
 

 

Univerza v Ljubljani 

Fakulteta za socialno delo 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jan Forjan 

 

SOCIALNO DELO ONKRAJ ČLOVEŠKIH ODNOSOV? 

eksperiment v post-antropocentričnem in postkvalitativnem pisanju 

 

Magistrsko delo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ljubljana, 2025 



 

 

Univerza v Ljubljani 

Fakulteta za socialno delo 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jan Forjan 

 

SOCIALNO DELO ONKRAJ ČLOVEŠKIH ODNOSOV? 

eksperiment v post-antropocentričnem in postkvalitativnem pisanju 

 

Magistrsko delo 

 

Študijski program: Socialno delo 

 

Mentorica: izr. prof. dr. Jelka Zorn 

Somentorica: doc. dr. Ana Marija Sobočan 

 

 

 

 

 

 

 

Ljubljana, 2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ZAHVALE 

 

komu/čemu se zahvaliti, ko razmišljaš z mnogo sopotnicami_ki, od katerih je verjetno nekaj tudi 

človeških?  

 

verjetno najprej ravno ne-človeškim!  

hvala vsem mačkam, ribam, pingvinom, pajkom, martinčkom, psom, zajcem, piščancem, pujsom, 

duhovom, rekam, soncu, dimu, prahu, bakterijam, glivam, morskim zvezdam, hobotnicam, volkovom, 

vsem ne-aktualiziranim virtualnim srečanjem  

še posebej pa blekiju. 

 

iskrena hvala pa seveda ne uide tudi obema mentoricama, ki me spremljata že od diplomskega študija, 

na takšen ali drugačen način, v takih ali drugačnih srečanjih, brez vajinih spodbud, odgovor-nosti in 

odzivnosti bi to delo težko bilo objavljeno 

 

hvala mami in atiju za vso podporo, zaupanje in omogočanje študija že več kot pol desetletja, brez 

srečanj z vama, me skoraj zagotovo ne bi bilo 

hvala tudi teti jožici za posredovane fotografije reke Mure 

 

in pa seveda mihatu, ki je pravi sopotnik v mišljenju, četudi včasih ne razume vsega, kar govorim 

prav tako hvala vsem prijateljicam_jem, ki so me podpirale_i na tak ali drugačen način (aleks, 

anamarija, anže, čeč, daša, karmen, melani, meri, nina, patricia, sara, robert:a in vsem, ki sem jih 

pozabil omenitii) 

 

navsezadnje hvala tudi vsem socialnim delavkam, tem, ki sem jih že uspel spoznati in vsem s katerimi 

sem skozi delo razmišljal, četudi to ni bilo vedno izraženo 

še posebej pa tini za vse najine resnične trenutke srečanja             



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Morda je zgolj sreča, 

da se srečamo s tem kar rabimo, 

da mislimo drugače. 

Beseda, stavek, sigurno lahko spremeni vse. 

  

(St. Pierre, 2017, str. 688) 



 

 

PODATKI O MAGISTRSKEM DELU 

Ime in priimek: Jan Forjan 

 

Naslov diplomske naloge: Socialno delo onkraj človeških odnosov? eksperiment v post-

antropocentričnem in postkvalitativnem pisanju 

 

Kraj: Ljubljana 

 

Leto: 2025 

 

Število strani: 277 

 

Število prilog: / 

 

Mentorica: izr. prof. dr. Jelka Zorn 

 

Somentorica: doc. dr. Ana Marija Sobočan 

 

Ključne besede: post-antropocentrično socialno delo, postkvalitativno raziskovanje, pesniško 

raziskovanje, kritični feministični posthumanizem, novi materializmi 

 

Povzetek: V delu se na kreativen, postkvalitativen način, s pesniškim raziskovanjem lotevam 

post-antropocentrične in kritične feministične posthumanistične teorije ter teorije novih 

materializmov. Ob tem so-delujem tudi s t. i. »difraktivno metodologijo«, kot jo ponuja Karen 

Barad, pri kateri različne tekste – spomine, poezijo, akademsko pisanje ne postavljam bok ob 

bok drugi, z namenom primerjanja ali kritiziranja, pač pa različne poglede raz/družujem skupaj-

narazen, da bi se ustvarili 'novi', afirmativni vidiki za izgradnjo post-antropocentričnega 

socialnega dela. Skozi difraktivno branje t. i. vzpostavljanja delovnega odnosa in osebnega stika 

ter post-antropocentrične, posthumanistične in novomaterialistične usmeritve v socialnem delu 

so-ustvarjam figuracijo »trenutkov srečanja«, ki jih mislim onkraj človeškega (psihosocialnega) 

odnosa med uporabnico_kom in socialno_im delavko_cem. Prav tako ob tem razvijam 

(po)etiko omogočanja, kjer razmišljam tudi z Rosi Braidotti in njenim pojmovanjem moči kot 

relacijske (potestas in potentia), ter odgovor-nostjo (ang. response-ability), kot jo med drugimi 

razdelujeta Karen Murris in Michalinos Zembylas. Na podlagi tega tako prikažem tri »trenutke 

srečanja« in sicer trenutek srečanja s poplavami (kjer razmišljam z ekološkimi, okoljskimi, 

zelenimi in post-antropocentričnimi orientacijami socialnega dela in otroštvom ob reki Muri), 

trenutek srečanja z mačko (kjer k pisanju še dodatno povabim Blekija in kjer razmišljam z že 

obstoječimi pristopi socialnega dela z živaljo, ter s filozofijo Deleuza in Guattarija oz. 

konceptom postajanja (žival) in Donno Haraway ter njenim razumevanjem sympoiesisa, 

postajanja skupaj ter vztrajanja s težavo) in trenutek srečanja z manjkajočimi časi (kjer s tako 

imenovano časovno difrakcijo problematiziram konceptualizacijo časa kot linearnega, 

usmerjenega v napredek ter prikažem več različnih razumevanj časa onkraj Zahoda ter 

razmišljam o 'novosti' relacijskih ontologij). V zaključku navajam poetični transkript 

svetovanja s socialno delavko, v katerega sem bil so-udeležen, ponujam kratko 'sintezo' 

prejšnjih poglavij,  ter sanjam o svetu ... 

 

 



 

 

 

Title: Social work beyond human relations? an experiment in post-anthropocentric and 

postqualitative writing 

 

Descriptors: post-anthropocentric social work, postqualitative research, poetic inquiry, critical 

feminist posthumanism, new materialisms 

 

Abstract: In this work, I engage with post-anthropocentric and critical feminist posthumanist 

theory and the theory of new materialisms in a creative, postqualitative way through poetic 

research. In doing so, I also work with the so-called 'diffractive methodology' as offered by 

Karen Barad, in which I do not place different texts - memoirs, poetry, academic writing - side 

by side, in order to compare or critique, but rather dis/unite different perspectives together-apart 

in order to create 'new', affirmative perspectives for the construction of post-anthropocentric 

social work. Through a diffractive reading of the so-called establishment of working 

relationship and personal contact, as well as post-anthropocentric, posthumanist and new-

materialist orientations in social work, I co-create a figuration of 'moments of encounter', which 

I think beyond the human (psychosocial) relationships between the user and the social worker. 

I am also developing a (po)ethics of enabling, where I am also thinking with Rosi Braidotti, her 

notion of power as relational (potestas in potentia), and response-ability as articulated by Karen 

Murris and Michalinos Zembylas, among others. On this basis, I present three »moments of 

encounter«, namely the moment of encounter with the flood (where I think with ecological, 

environmental, green and post-anthropocentric orientations of social work and with childhood 

by river Mura), the moment of encounter with the cat (where I additionally invite Bleki to 

writing where I think with already existing approaches to social work with animals, with 

philosophy of Deleuze and Guattari, specifically with concept of becoming (animal) and Donna 

Haraway and her understanding of sympoiesis, becoming-with and staying with the trouble) 

and the moment of encounter with missing times (where I utilize the so called temporal 

diffraction to problematize the conceptualization time as linear, progress-oriented, to show 

several different understandings of time beyond the West and to think about the 'novelty' of 

relational ontologies). In conclusion, I provide a poetic transcript of a counselling session with a social 

worker in which I was co-participant, I offer a brief 'synthesis' of the previous chapters, and dream of a 

world ... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

KAZALO 
 

 
PREDGOVOR/POVABILO ......................................................................................................... 1 

1. UVOD .............................................................................................................................. 8 

2. Raziskovalni pristop ....................................................................................................... 14 

2.1 Post-kvalitativno pisanje ........................................................................................ 15 

2.2 Pesniško raziskovanje ............................................................................................ 18 

2.3 Pesniško raziskovanje kot strategija postkvalitativnega novomaterialističega in 
posthumanističnega pisanja ter difrakcija .......................................................................... 22 

2.3.1 Difrakcija, difraktivno branje-pisanje ...................................................................... 27 

3. Vozlišča teorije-poezije .................................................................................................. 34 

3.1 Postčloveško postajanje ........................................................................................ 34 

3.2 Antropocen(trizem) ............................................................................................... 43 

3.3 Novi materializmi .................................................................................................. 50 

3.4 Relacijska ontologija .............................................................................................. 57 

izvajalec pred dejanjem ..................................................................................................... 58 

reprezentalizem ................................................................................................................ 67 

agentski realizem .............................................................................................................. 71 

ekspedicija ....................................................................................................................... 75 

skupaj-narazen ................................................................................................................. 77 

4. (Po)etika omogočanja in trenutek srečanja ..................................................................... 81 

i. omogočanje ................................................................................................................ 81 

ii. srečanje ..................................................................................................................... 81 

iii. ne-linearnost srečanja ............................................................................................... 83 

iv. postajanje v dvojini, v množini, v srečanju ................................................................... 84 

v. chthulucen se vrača ................................................................................................... 85 

vi. (po)etični kodeks odgovor-nosti socialnih delavk_cev ................................................. 87 

vii. ostajanje s težavo ..................................................................................................... 92 

viii. skupek skupkov in razlik ........................................................................................... 92 

viii. odprtost do srečanja ................................................................................................ 93 

ix. (po)etično o odgovornosti-odzivnosti-odgovor-nosti-zmožnosti odziva ........................ 94 

x. omogočanje trenutkov srečanja .................................................................................. 95 

xi. relacije so tudi relacije moči ....................................................................................... 96 



 

 

xii. posthumanistično predavanje ................................................................................... 97 

xiii. kaj nam (še) preostane? trenutek srečanja! ............................................................... 99 

5. Trenutek srečanja s poplavami ..................................................................................... 102 

kratka ekskurzija do reke Mure ......................................................................................... 107 

ekofeminizem ................................................................................................................. 117 

človek in narava v socialnem delu .................................................................................... 121 

ekskurzija nazaj do poplav ............................................................................................... 129 

6. Trenutek srečanja z mačkom ........................................................................................ 135 

socialno delo z ne-človeškimi živalmi ............................................................................... 139 

od biopsihosocialnosti do etike .................................................................................... 140 

od povezanosti vseh bitij do postajanj z (ne-človeškimi) živalmi ........................................ 152 

postajanje žival ............................................................................................................... 159 

postajanje s sopotniškimi vrstami ................................................................................ 168 

od socialne do trans-vrstne pravičnosti ............................................................................ 178 

7. Trenutek srečanja z manjkajočimi časi ......................................................................... 186 

najprej je bil trenutek srečanja ..................................................................................... 186 

kozmični ples ki se pleše .............................................................................................. 186 

čas magije ................................................................................................................... 192 

imanentnih boginj_ov ................................................................................................... 192 

čas, ko se ure ustavljajo ............................................................................................... 197 

čas, ko se ure začenjajo ............................................................................................... 197 

morda ni ne Začetka ne Konca...................................................................................... 205 

a vendar se čas za nekatere tudi konča ......................................................................... 205 

na začetku je bil ........................................................................................................... 213 

kaos ............................................................................................................................ 213 

ples, ki se pleše ........................................................................................................... 213 

trenutek srečanja ......................................................................................................... 213 

prekinitev, razpoka, prelom v kontinuumu .................................................................... 213 

časa pred časom, motnja, obotavljanje, premor, .......................................................... 213 

jecljanje, razklanost, rez............................................................................................... 213 

8. Zaključek? ................................................................................................................... 219 

9. Viri in literatura ............................................................................................................ 245 

Seznam pesmi, skladb navedenih v magistrskem delu ...................................................... 267 

 

 

 



 

 

Kazalo slik 

 

Slika 1: "Preveč mene se skriva v svetu" - napis na zidu v Celju ............................................... 83 
Slika 2: Skupek skupkov in razlik ............................................................................................ 92 
Slika 3: Melinčki mantrinik (iz Kühar, 1914, str. 23) ............................................................... 110 
Slika 4: Poplave na Melincih 1972 (osebni arhiv) ................................................................... 111 
Slika 5: Umetniška akcija »Murali za Muro gre!« - Zavod Muzej norosti v okviru kampanje Rešimo 
Muro z umetnico Sašo Bezjak (Vrbnjak, 2018) ...................................................................... 115 
Slika 6: "Ne da sovražim, da ljubim sem na svetu" napis na znaku na avtobusni postaji Ljubljana
 .......................................................................................................................................... 116 
Slika 7: Na vrhu stopnišča ................................................................................................... 138 
Slika 8: Kako poteka branje-pisanje-razmišljanje z živalskim spremljevalcem ....................... 151 
Slika 9: Pusti magistrsko, pridi se igrat ................................................................................. 152 
Slika 10: Postajanje post-mačka .......................................................................................... 167 
Slika 11: Branje-pisanje-ležanje-ustvarjanje ......................................................................... 243 
 



1 

 

PREDGOVOR/POVABILO 
 

Draga_i bralka_ec! 

Preden se podaš v branje tega dela, ti želim napisati eno (daljše) pismo, zgolj za orientacijsko 

točko, preden skupaj z mano vstopiš na pot odkrivanja tega, kaj bi morda socialno delo lahko 

(še) bilo. Na začetku naj povem, da je »ta 'začetek' [...] tako kot vsi začetki, vedno že prežet s 

pričakovanjem kam gre, vendar tja nikoli ne bo preprosto prišel, in s preteklostjo, ki še pride« 

(Barad, 2010, str. 244). 

To pismo ti pišem znotraj specifičnega časa in prostora. Čas: okrog tretje ure popoldan, 26. 12. 

2024, nekje na dobri polovici pisanja magistrske naloge. Prostor: v Ljubljani, na balkonu ob 

kavi in soncu, čudovit trenutek srečanja s pesmijo ptic in petimi stopinjami Celzija, na aplikaciji 

Samsung Note.  

Če želiš, lahko v ozadju poslušaš tudi pesmi – tekom magistrske naloge namreč ponujam nekaj 

predlogov skladb, pesmi, s katerimi sem pisal, bral, razmišljal in še kaj. Na primer zaenkrat:  

Never Ending Story – Limahl (1984) 

Če že omenjam začetke, naj povem, da se ne morem spomniti, kdaj se je pisanje (tega dela) 

dejansko začelo. Morda takrat, ko sem zapisal prvo poezijo, v kateri sem razmišljal s prebrano 

literaturo posthumanizma. Morda, ko sem prvič slišal za zeleno socialno delo. Morda, ko sem 

prvič slišal za post-antropocentrično socialno delo. Morda, ko sem prvič slišal za socialno delo. 

Morda, ko sem napisal prvo zgodbo v petem razredu osnovne šole, ki je nikoli nisem končal (in 

ki je končala nekje izgubljena, izbrisana med menjavo računalnika). Morda se pisanje začne 

vedno znova in znova, z vsakim branjem, z vsako poezijo, z vsakim razmislekom, z vsako 

skrbjo in z vsakim upanjem.  

V zgoraj zgolj navidezno začrtanem času in prostoru (ki se je v pol ure pisanja teh dveh 

odstavkov že precej spremenil), je v osnutku dokumenta, ki je sedaj pred teboj kot 'zaključeno 

delo', nekaj več kot sto A4 strani izpiskov v programu Microsoft Word: zapisanih, na novo 

zapisanih, zavrženih poglavij, idej, misli, svetov. V tem času in prostoru osnutek morda že 

precej dobro stoji, nekatera poglavja so še zelo odprta, pripravljena na to, da se z njimi 

(ponovno) zavozlam in se (ponovno) razvozlam (kolikor bo le-to mogoče). Nekatera bodo 

morda ostala takšna, kot so, le kakšna lektura še manjka, kakšna črka, beseda, misel se bo še 



2 

 

spremenila, dokler bo za to še čas (pred oddajo samega dela). Vsa pa bodo vsaj v nekaterih 

pogledih (p)ostajala odprta v nedogled. 

Začetek, ki je konec: študija socialnega dela (vsaj na prvi in drugi stopnji), več kot (vsaj) 

dveletnega pisanja tega dela, konec nekaterih idej, ki so ostale v oblaku (digitalnem, 

metaforičnem in morda še kakšnem), začasni konec pisanja, za katerega upam, da se bo kdaj še 

nadaljevalo. Verjamem, da se na nekakšen način zagotovo bo.  

Na tem, tako imenovanem začetku, se ponovno vračam k navodilom za pisanje magistrske, saj 

sem med samim pisanjem večkrat pomislil, če bo delo sploh primerno za oddajo. Spletna stran 

Fakultete za socialno delo nas ob dilemah pri pisanju magistrske naloge usmeri na dokument 

oz. na navodila, v skladu s katerimi morajo biti urejena razna študijska dela (med njimi tudi 

magistrsko delo), pri pisanju pa si lahko pomagamo s priročnikom »Kako napišemo diplomsko 

delo« (Fakulteta za socialno delo, b. d.), ki vključuje tudi merila za ocenjevanje tovrstnih del. 

Glede na »vrsto problema«, ki ga delo obravnava (in glede na prevladujoč pristop) navodila 

razdelijo dela na »(1) teoretske razprave na podlagi literature in (2) empirične raziskave« (prav 

tam, str. 1). Če pri teoretski raziskavi obdelujemo »določeno vprašanje, pojav ali področje 

proučevanja le na podlagi literature, ne da bi sami zbirali primarne podatke z opazovanjem in 

spraševanjem ali znova analizirali podatke, ki so jih zbrali drugi, in ne da bi ob tem opisovali 

svoje praktične izkušnje o tem vprašanju,« (prav tam, str. 1) potem v empirični raziskavi 

»študentka s pomočjo metod opazovanja, spraševanja in uporabe sekundarnega gradiva zbere 

in analizira izkustveno gradivo, ki se nanaša na določen problem ali področje« (prav tam, str. 

2). 

Dolgo sem se ukvarjal s tem, v kakšno izmed teh dveh vrst bi lahko uvrstil magistrsko delo, o 

katerem sem razmišljal. Ker si terenskega dela žal nisem zmogel predstavljati, sem nekako 

pristal, da se bom bolj ali manj ukvarjal s teorijo, čeprav, vsaj glede na navodila, to potem več 

ni teoretska raziskava, saj si več ne zmorem predstavljati, kako se oddaljiti od literature, 

pogledati nanjo od zgoraj. Morda se samo ne znajdem (več) v »božjem triku« (Haraway, 1988). 

Ne predstavljam si zgolj povzemanja in povezovanja literature, ne da bi na to že vplival cel 

spekter dogodkov, trenutkov srečanj, s katerimi sem/bil prepleten in tudi neizbežno bolj ali 

manj osebnih izkušenj, ki me med drugim gradijo. Sama izbira teme magistrske naloge so sicer 

lahko (osebne) izkušnje! V navodilih o izbiri teme namreč piše sledeče: »Viri idej za teme so 

dotedanji študij, osebne izkušnje in interes, predlogi učne baze, teme, ki jih razpiše fakulteta ali 

priporoči mentorica in pregled dokumentacije« (Fakulteta za socialno delo, b. d., str. 3). Svojo 



3 

 

temo mi navodila omogočajo črpati iz izkušenj, ki so lahko tako osebne izkušnje vsakdanjega 

življenja kot tudi osebne izkušnje, ki bi si jih morebiti pridobil na vajah, praksi, prostovoljnem 

delu (prav tam). Kot še piše, je eno izmed meril za izbiro teme magistrskega (in diplomskega 

dela) (poleg novosti, izvirnosti teme, pomena za prakso in teorijo, metodološke zahtevnosti in 

dostopnosti podatkov oz. praktične možnosti za izvedbo raziskave) tudi zanimanje, 

radovednost, saj »če se lotimo teme, ki nas ne zanima, bo delo težje in manj uspešno« (prav 

tam, str. 4). 

Zanimanja za temo, o kateri pišem v tem delu, imam več kot dovolj, še več, živim za to temo 

(včasih morda skoraj preveč) in živim (s) to temo. Imel sem že zelo veliko idej, nisem pa vedel, 

kako vse to dejansko zapisati. Kakšen jezik, slog pisanja naj uporabim, da mi omogoči 

predstaviti vso to kompleksnost, o kateri berem, kompleksnost življenja samega? Pripovedni 

slog: »Slog je najbolj oseben izraz pisca in je nanj najtežje vplivati ter ga izboljšati. [...] 

Najpogosteje kazijo slogovno podobo diplomskih del izrazna zavrtost, leporečje in okolišenje« 

(Fakulteta za socialno delo, b. d., str. 6). Do lanskega leta nisem bil popolnoma prepričan, kaj 

je moj »slog« pisanja. Šele preko poezije, ravno preko okolišenja, preko kontradikcij, s smehom 

in s solzami, s trenutki srečanja, ki so kot najnežnejši ples in trenutki srečanja, ki strašijo (in 

strašijo), mi je uspelo izraziti nekaj, kar je morda hrepenelo po izrazu. 

Glede na navodila mi je med drugim sicer omogočano pisanje o osebnih izkušnjah, celo 

spodbujano je, a vendar, navodila od mene pričakujejo naslednje: »Jezik v diplomskem delu ne 

sme biti esejističen, literaren, ampak stvaren, znanstven. Izražamo se jasno, razločno in pravilno 

ter dosledno uporabljamo strokovno terminologijo« (Fakulteta za socialno delo, b. d., str. 6). 

Kako lahko pišem o osebnih izkušnjah in hkrati uporabljam jasen, razločen ter strokovni jezik? 

Kako naj kompleksnost življenja v kateri živim(o), življenjske izkušnje zreduciram(o) na 

standardiziran jezik? »Povejmo naravnost, kar mislimo! Tudi uradniški in aktivistični jezik 

kazita podobo naših diplomskih del« (prav tam, str. 7). Kako povedati naravnost nekaj, do česar 

ni bilo moč priti s strogim akademskim (znanstvenim, strokovnim) jezikom? In zakaj 

aktivističen jezik škoduje podobi diplomskega, magistrskega dela? Ali niso različna družbena 

gibanja ravno s svojim aktivizmom vplivala na razvoj teorij in prakse socialnega dela 

(Videmšek, 2013, str. 129) tako, da je pomembno, da »za preseganje obstoječega položaja [...] 

stroka socialnega dela [preide] iz zgolj vloge akterja, ki zagotavlja socialnovarstvene storitve, 

k družbenopolitičnemu aktivizmu, ki bo pripomogel k spremembam« (Videmšek, 2013, str. 

137)? Aktivističen jezik (ko sem ga kot takega sploh prepoznal) sem ohranil, prav tako pa sem 

sprejel, da bo slog pisanja vse prej kot stvaren in znanstven, akademski v klasičnem smislu, 



4 

 

ampak bo prej poetičen, filozofski, razpršen, difraktiran (Barad, 2007). Zaprl sem navodila ter 

se poglobil v članke in knjige, ki si strokovno in znanstveno delo predstavljajo drugače.  

in se znašel v zgodbi, ki traja in traja, v trenutku srečanja, ki se ne/konča 

Stanley L. Witkin (2000) se je v uvodniku revije Social Work1 prav tako spraševal o pisanju 

samem. Witkin (2000, str. 389) namreč trdi, da se ločnica med literarnimi in znanstvenimi 

oblikami pisanja pojavi nekje v 17. stoletju, ko literarno pisanje postane povezano z umetnostjo, 

kulturo, humanistiko in se ukvarja z jezikom samim, načini kako bi ga uporabili za izražanje, 

raziskovanje, analiziranje in ustvarjanje, medtem ko znanstveno pisanje jezik uporablja zgolj 

kot »sredstvo za beleženje pravilnosti narave in metod za ustvarjanje teh pravilnosti« (prav 

tam). Znanstveno pisanje, kot ga razume Witkin (2000, str. 389-390), predvideva, da jezik zgolj 

reflektira svet, kot je le-ta opazovan s strani raziskovalke_ca, pisanje pa postane pasivno, 

objektivno beleženje aktivnosti in dogodkov, ki poteka na podlagi predpisane strukture: 

»postavitev problema, pregled literature, metoda, rezultati in razprava« (prav tam, str. 389). Ta 

struktura, zapiše avtor, namreč »odraža različne predpostavke o vednosti in služi potrebam 

določenih segmentov znanstvene skupnosti.« (prav tam) Zaradi tega, sledenje tej strukturi daje 

besedilom »avro avtoritete« saj se s tem določene prikaze sveta enači z »resničnostjo« (prav 

tam). 

Kot zapiše Karen Barad (2003, str. 804), je ideja, da bitja obstajajo kot posameznice_ki z 

inherentnimi lastnostmi, pred njihovo reprezentacijo, metafizična predpostavka, ki je podlaga 

za verovanje v politične, jezikovne in epistemološke oblike reprezentalizma (ang. 

representionalism). Za njo_ega2 gre pri tem za vero v ontološko razliko med reprezentacijami 

in tistim, kar naj bi predstavljale, reprezentirale, se pravi, da se domneva, da obstajata dve 

različni in neodvisni vrsti entitet – reprezentacije, predstave in na drugi strani entitete, ki jih je 

treba predstaviti, reprezentirati (prav tam). 

Mar jezik res zgolj reflektira svet onkraj mene, od katerega sem radikalno ločen? Ali ni slučajno 

že jezikovno dejanje, denimo medicinskih profesionalcev (ali še prej sanje staršev, ki 

razmišljajo o tem kdo in kakšen bo njihov otrok, sanje o svetu v muskocenu3) tisto, ki sporoči: 

 
1 ki spada pod t. i. National Association of Social Workers, združenje socialnih delavk_cev v ZDA, ki je ena izmed 

največjih organizacij (profesionalnih) socialnih delavk_cev na svetu 
2 Karen Barad zase uporablja on_a (ang. they/them) zaimke, kar je v slovenščini v pisanju najlažje uprizoriti s 

podčrtajem. 
3 skozi nalogo sem ustvaril veliko neologizmov, ki jih sicer uporabljam v pisanju poezije (onkraj magistrskega 

dela) – neologizma, kot sta denimo muskocen, depresijocen, za mene predstavljata obdobje v katerem živim(o), 

inspiracija za tovrstno kovanje obdobij pa je prišla iz pojmovanja trenutne geološke dobe s strani nekaterih 

znanstvenic_kov kot antropocen (glej Antropocen(trizem)) 



5 

 

To je fant/to je punca, na podlagi določenih spolnih 'značilnosti' (Butler, 2015, str. 28)? 'Moj' 

spol je pripisan na podlagi diskurzivnih in institucionalnih moči, ki segajo onkraj 

posameznice_ka, ki izvede jezikovno dejanje (prav tam). Jezikovna dejanja niso samo dejanja, 

ki nekaj dejansko proizvedejo (v primeru pripisa spola denimo skoraj 'moj' celoten življenjski 

potek), ampak so dejanja moči. Kot ugotavljam vedno bolj in bolj, pa so stvari dejansko še bolj 

kompleksne kot ta skromni primer razumevanja spola kot performativnega. Vendar so hkrati še 

toliko bolj zanimive. Morda je cel svet performativen …  

Kaj se zgodi z jezikom in znanstvenim pisanjem v performativnem razumevanju? Morda se za 

oba izkaže, da ne gre za nevtralno, objektivno prakso (objektivno vsaj v vsakdanjem pomenu 

besede), ki zgolj opisuje in gleda na svet od zunaj, ampak ga tudi aktivno spreminja. V 

znanstvenih tekstih, sploh takih, ki sledijo tako imenovanemu APA4 stilu pisanja, gre po mnenju 

Witkina (2000, str. 390), za proizvajanje tekstov, kjer je o avtorjih znano zgolj ime, njihova 

izobrazba in poklicna pripadnost, da bi se na tak način izognili subjektivnosti (ki je pripisana 

bolj literarnim načinom izražanja). Prav tako subjekti raziskave (se pravi neka populacija, ki jo 

raziskujemo) pogosto postanejo zgolj del jezika teorije in metodologije. Kot zapiše: 

Naša izbira besed, poudarkov ali literarnih tropov po navadi ustvari eno sliko, medtem 

ko lahko druge, a enako legitimne izbire ustvarijo drugačno sliko. Ta lažni občutek 

nevtralnosti [znanstvenega pisanja] se poveča z identifikacijo nekaterih etičnih 

pomislekov, kot je pristranskost glede spola, in molkom o drugih, na primer z 

obravnavanjem ljudi kot objektov. (Witkin, 2000, str. 390) 

Witkin (prav tam, str. 390-391) poudarja, da to, kako pišemo vpliva na to, kaj vemo in na to, 

kako vemo, saj v pisanju uporabljamo različna retorična, literarna orodja, oblike argumentov, 

metafor, ki podpirajo naša stališča. Že samo pisanje je tako za Witkina (prav tam, str. 391) 

oblika prakse in raziskovanja, različne oblike pisanja pa generirajo različne (družbene) 

realnosti. Ob tem se za njega odpira pomislek o tem kakšnih praks pisanja se bodo socialne_i 

delavke_ci poslužile_i. Bomo sledile_i praksam, ki izražajo vrednote in cilje socialnodelavske 

prakse? Če je tako, pove avtor, bi moralo (naše) pisanje postati orodje za zagotavljanje tako 

človekovih pravic kot tudi socialne pravičnosti (Witkin, prav tam). Kot bo postalo jasno, je 

zame tudi ta pozicija, torej zagotavljanje (zgolj) človekovih pravic in socialne pravičnosti za 

socialno delo, kot si ga zamišljam in ki bi si želelo delovanje razširiti onkraj dominantne podobe 

tega, kaj človek sploh je, preozka.  

 
4 stil citacije, kot ga je razvilo ameriško psihološko združenje 



6 

 

Zakaj ti sploh to pišem, draga_i bralka_ec? Morda zato, ker vsaj do neke mere delo, v katerega 

se boš potopil_a skupaj z mano, ni preveč konvencionalno – torej ne sledi logiki 

kvantitativnega/kvalitativnega raziskovanja ter shemi raziskovanja, kot se ga učimo pri 

predmetih metodologije (v socialnem delu). Skozi pisanje namreč združujem več različnih 

žanrov pisanja (pristop, ki ga uporabljam, ki mu sledim, s katerim razmišljam, razlagam v 

poglavju Raziskovalni pristop), kar se mi zdi pa pomembno storiti še pred uvodom v magistrsko 

delo, pa je, da pojasnim nekaj slogovnih zadev, da bo branje morda malenkost bolj jasno: 

- v pisanju uporabljam tako podčrtaje (_) kot poševnico (/) – s podčrtaji si prizadevam 

uporabljati jezik, ki je vključujoč do vseh spolov in (jezikovnih) spolnih izrazov, tudi 

teh, ki še niso aktualizirane v vsakdanjem govoru, medtem, ko poševnico uporabljam 

po zgledu Karen Barad, ki s poševnico želi poudarjati nedeterminiranost pojmov, ki jih 

po navadi razumemo kot fiksne, nespremenljive, binarne, dualistične kot ali/ali 

- pisanje je potekalo precej nelinearno, v različnih temporalnostih5 in prostorih, zato tudi 

sama oblika, način pripovedovanja morda ne sledi striktni linearni logiki, ampak 

določene stvari na različnih mestih pripovedujem na različne načine 

- v magistrskem delu se prepleta tako akademsko kot poetično pripovedovanje, ki ju 

nisem poskušal »na silo« ločiti drug od drugega, zato namesto podajanja refleksije na 

zapisano (poezijo, teorijo) le-to združujem, da se žanri med sabo pomešajo, difraktirajo 

in so-ustvarijo nekaj drugačnega  

- podobno mestoma vključujem slikovno gradivo (kjer je to mogoče, so slike, fotografije 

ustrezno označene, vse slikovno gradivo, ki pa ni označeno, pa je iz osebnega arhiva) 

- v magistrskem delu je veliko opomb, ki so pomemben del same vsebine, saj so, kot 

zapiše Murris (2022, str. 36), »difraktirane skozi 'glavno' besedilo, namesto da bi bile 

zunaj besedila«, kar v tem primeru pomeni, da služijo ne zgolj kot dodatek in poglobitev 

določene misli, ampak omogočajo misel dodatno razširiti, onkraj tega kar je sicer 

mogoče povedati, ne da bi se porušila začrtana 'struktura' 

- vsi prevodi besedil tuje literature (razen kjer je to eksplicitno označeno) so moji, zato 

morda ne odražajo jasnosti argumentov, kot so si to zamislile_i različne avtorice_ji, pač 

 
5 Karen Barad (2014, str. 176) trdi, da je sebstvo (ang. self) samo po sebi multiplo, superpozicija biti, postajanja, 

tukaj in tam, zdaj in takrat. Za Barad (2017a, str. 25) čas sedanjosti (ang. »time of now«) namreč ni »neskončno 

tanka rezina časa, ki se imenuje sedanji trenutek, ampak zgoščen-zdaj, ki je kristalizacija preteklosti, difraktirana 

skozi sedanjost.« Livholts (2023, str. 89) tovrstne zgoščene trenutke v svojem delu razume kot trenutke 

avtobiografskih spominov in scen, kjer je vsak spomin prepleten s telesi, dejanji, glasovi, ljudmi, premikanjem in 

domišljijo skozi čas in prostor.  



7 

 

pa gre za 'moje' razumevanje le-teh tekstov, ki bi bilo tudi brez prevajanja iz angleščine 

vsekakor različno kot od nekoga drugega.  

Kot zapišeta tudi Murris in Bozalek (2019, str. 874): »V branju teh tekstov, se ne pretvarjava, 

da sva bili verodostojni do izvirnikov. Kako bi to sploh šlo v relacijski ontologiji? [...] Najina 

'lastna' razumevanja [vstavi karkoli?] so že vedno prepredena skozi najino difraktivno branje.« 

Sedaj pa te, draga_i bralka_ec vabim, da z mano (in z vsem/i s čimer/katerimi sem pisal6) 

vstopiš v branje in razmišljanje o drugačnem socialnem delu, pri čemer te vabim tudi k so-

ustvarjanju novih, drugačnih pomenov in svetov.  

Spomnim se, da sem nedavno bil v knjižnici na fakulteti, da bi vrnil en kup knjig in da bi vzel 

še kakšno knjigo. Knjižničarko sem šaljivo vprašal nekaj takega: »A res nimate nikoli nič 

novega?« Pri čemer sem imel v mislih knjige, ki so bile potrebne za razumevanje določenih 

teorij, s katerimi poskušam razmišljati, npr. Post-Anthropocentric Social Work (Bozalek in 

Pease, 2021), ki sem jo sicer rabil brati na plačljivi spletni strani Perlego, saj mi drugje ni bila 

dostopna. Torej nekaj inovativnega, nekaj, kar presega trenutno pojmovanje socialnega dela, 

nekaj kar omogoča, da socialno delo postane več, kot je sedaj, manj obremenjeno z dualizmi in 

binarnostjo, morda celo več-kot-človeško. »Zakaj pa bi vedno rabili nekaj novega?« mi je 

odvrnila. Ne vem, kaj sem odgovoril, verjetno nekaj v smislu: »Pa saj ne mislim na novo, ki še 

ne obstaja, ampak novo, ki že je,« pri čemer sem imel v mislih potencialnosti socialnega dela, 

ki so bodisi že aktualizirane v knjigi, bodisi pa morda čakajo, zamegljene v že obstoječih 

knjigah, da se z njimi afirmativno soustvarja. »[N]ovo, ki že obstaja v svetu. Novo, ki je 

imanentno, vendar mora biti ustvarjeno« (St. Pierre, 2016, str. 122).  

V času, ko nas napredni kapitalizem (ang. advanced capitalism) (Braidotti, 2013) preko 

hiperprodukcije 'novih' stvari prepričuje, da vedno rabimo, kot to krasno zapoje srbska 

kantavtorica Konstrakta (2024): »Doktore, šta mi je? Hoću samo novotarije, šta mi je? [...] Hoću 

samo nešto [...] Novo, bolje, brže, veće, više, jače,« je morda diskurz o novosti lahko res 

razumljen kot novosti, ki so v resnici reprodukcija, ponavljanje istosti. Želim pa si ravno 

nasprotno, da se v misli porodi razlika.  

 
6 Warfield (2019, str. 148) pove, da »če domnevaš, da je karkoli narejeno v čarobni samoti raziskovalke_ca, je to 

humanistično, sebično in kratko malo domišljavo.« Čeprav sem tako večinoma pisal 'sam' v sobi na računalnik 

(veliko misli, poezije sem sicer zapisal tudi med samo hojo, ko sem se sprehajal po mestu, v parku, na balkonu na 

mobitel), raziskovanje ni nastajalo v izolaciji drug od drugega (v najširšem smislu sem vedno razmišljal in živel s 

svetom okoli sebe in s svetom, delom sveta, ki me gradi).  



8 

 

1. UVOD 
 

uvod v socialno delo 

 kaj je zame socialno delo?  

  sprašuje profesor 

  na prvi dan? 

 kaj bi odgovoril sedaj? 

  delo 

  pomoč ostalim ljudem 

   predvsem tistim 

   ki nimajo kvalitete življenja 

   kot bi bilo prav 

  sem zapisal prvo uro uvoda v socialno delo 

globalna definicija7  

 »na praksi temelječ poklic [...] 

 akademska disciplina [...] 

 spodbuja[nje] družben[ih] [sprememb] [...] 

 razvoj [...] 

 socialn[a] kohezij[a] [...] 

 opolnomočenje  

 osvobajanje 

  ljudi.«  

post-antropocentrično socialno delo8 

 uokvirjene/i 

 v ali/ali 

  »narava/kultura 

  materialno/diskurzivno 

  subjekt/objekt 

  človek/žival 

  moški/ženska in 

 
7 (International Federation of Social Workers, b.d.) 
8 (Bozalek in Pease, 2021b, str. 1-8) 



9 

 

  Sever/Jug.« 

 v strukturo modernega razmišljanja 

  ideal 

   ki je morda delno presežen 

  ostanek 

  individualizma 

   moža na Zahodu 

    transcendentnega 

     gospodarja 

      narave 

     rekonfiguracija 

    naproti prepletom 

   človeškega 

  in več-kot-človeškega 

 kaj bi odgovoril sedaj? 

 

Predlog za pesem v ozadju ob branju: I'd Love to Change the World – Ten Years After (1971) 

 

Odkar pomnim, sem želel ustvarjati. V otroštvu sem večkrat pobegnil v svet pisanja: poskušal 

sem ustvarjati nove, namišljene svetove z liki, v katere sem vnašal dele sebe in vsega, kar mi je 

»padlo« na pamet. In nastalo je veliko zgodb, ki pa nikoli niso bile zaključene. Idej je bilo 

nešteto, zgodbe, ki bi jih želel povedati nekomu, morda zgolj sebi, so mrgolele v glavi, 

hrepenele so po tem, da bi bile izražene. Prebrati bi si želel marsikatero knjigo, bodisi prevedeno 

v slovenščino, bodisi v angleščini, vendar jih veliko takih, ki sem jih našel na internetu (takrat 

še nisem vedel, kaj je to piratstvo) v bližnji knjižnici, do katere sem imel omogočen dostop, ni 

bilo. Spomnim se, da sem si večkrat rekel: »Če pa že ne morem prebrati nečesa takega, kot bi 

si želel, bom pa to napisal.« Kot da bi me materialne okoliščine pripravile, da bodo dokumenti 

računalnika kmalu postali polni in prazni listi rabljenih zvezkov popisani in počečkani. Včasih 

so bile moje sanje, da bi postal pisatelj. A nikoli nisem bil prepričan, kako bi mi to lahko uspelo, 

sploh, ker sem vedno pisal zgolj v fragmentih, včasih sem zapisal zgolj uvodne strani neke 

zgodbe, včasih sem zapisal zgolj kakšno sceno …  



10 

 

Veliko let pozneje, po zaključku dodiplomskega študija Fakultete za socialno delo, sem se 

znašel v čudnem stanju, v depresijocenu. Nisem vedel, kako naprej in zdelo se mi je, da sem 

storil vse, kar sem imel za storiti … 

tax the rich, feed the poor 

'til there are no rich no more 

 

Od prvega trenutka, ko sem slišal za socialno delo, sem se slišal poklicanega k stroki. Takrat še 

nisem vedel povsem zakaj. O socialnem delu sem vedel zgolj to, da gre za poklic, kjer pomagaš 

drugim. Spomnim se, da smo se pri različnih predmetih večkrat pogovarjale_i ravno o naših 

motivih za delo v socialnem delu in pogosto se je pri študentkah_ih pojavil ravno ta odgovor: 

želja po pomoči drugim. Drugi odgovor, ki sem ga ravno tako večkrat slišal in ki mi še vedno 

odzvanja (tak je bil morda tudi moj, čeprav ne vedno izrečen), pa je želja po spreminjanju 

družbe, na boljše, karkoli bi to že naj pomenilo. Vseeno sem si skozi izobraževanje želel 

pridobiti kompetence, da bi na nekakšen svoj način lahko prispeval točno k temu. To me je 

potem verjetno vodilo na modul socialne pravičnosti in vključevanja, kjer sem si predstavljal, 

da bomo razpravljale_i ravno o tem, kako skupaj z drugimi poskušati preoblikovati svet, da bi 

le-ta bil pravičnejši za vse. Čeprav je takrat ta 'vse' bil bolj zamejen na socialni aspekt, zamejen 

na ljudi (bolj kot ne) ločene od narave. Morda precej idealistično, utopično ter neizvedljivo. 

Morda celo zelo humanistično in antropocentrično prepričanje: mi, ljudje, socialne_i 

delavke_ci, me_i bomo spremenile svet na boljše. 

i'd love to change the world 

but i don't know what to do 

so i'll leave it up to you 

 

Pa vseeno. Morda korak po korak. In eden izmed pomembnih korakov, ki sem ga naredil, je 

bilo pisanje diplomske naloge na temo izkušenj mladih nebinarnih oseb. Tam sem želel 

predstaviti doživljanja posameznic_kov, ki svoj spol, identiteto, kakorkoli se izrazim, 

doživljajo onkraj dominantne binarne sheme, kode moškega/ženske. In binarnost, dualizem 

ali/ali, se je v njihovih primerih izkazala kot onemogočajoča za »avtentično izražanje samih 

sebe,« hkrati pa jih »v določenih primerih celo naredi nevidne« (Forjan, 2022, str. 70). 



11 

 

Čeprav o tem takrat nisem razmišljal bolj poglobljeno, mi v času magisterija razmišljanje onkraj 

binarnosti nikakor ni dalo miru. V tistem času sem zašel v branje različnih teorij, da bi odkril, 

kaj in kako naprej. Kaj bi sploh napisal za magistrsko nalogo? Kaj me sploh zanima? Kaj je 

neraziskano? Kot sem nakazal že zgoraj, sem se znašel v čudnem obdobju, ko nisem vedel kaj 

sledi. Nato sem »naletel« na posthumanistične teorije, hkrati pa sem se v tistem obdobju začel 

v prostem času ponovno ukvarjati s pisanjem. Še vedno pa sem občutil to fragmentiranost 

zgodb, ki mi ni dopustila, da bi napisal kaj daljšega v obliki proze. In poskusil sem še s poezijo.  

 

jutranja plima me pokrije 

odmrznjen ocean 

ob radiatorju 

tako kot nekoč 

ko sem namakal noge v Jadransko morje 

 

ne slišim galebov 

niti otroških glasov 

sedaj me zebe 

podnevi in ponoči 

ko pritiskam na zaslon in čakam na besedo 

 

takrat se skoraj spomnim 

občutka sončne kreme 

in občutka telesa 

rdečega od sončnih žarkov 

ko se izgubim v besedah da se ponovno najdem 

 

Čeprav se nisem nikoli videl kot pesnika, še manj sem verjel, da bi svoje pesmi komu kdaj delil, 

sem nekaj svojega pisanja objavil na družbenih omrežjih. In kmalu je pisanje poezije zame 

postalo tudi en izmed načinov izražanja, tako drugim, kot tudi sebi. Ker je velikokrat pisanje 

poezije postala edina stvar, ki me je v najtežjih trenutkih srečanja v depresijocenu vseeno 

nekako držala nad vodo, sem začel iskati načine, kako bi vse to združil z magistrsko nalogo. In 



12 

 

začel sem brati in pisati in pisati in spet brati. In preden sem se zavedal, sem že bil potopljen 

(izgubljen) v post-teorijah. Nekatere so mi bile bližje, druge bolj oddaljene, tretje 

nepredstavljive, četrte morda še ne/napisane. 

Odločitev (ali več le-teh), da se izgubim v zapletenih teorijah, filozofiji, ki jih bom uporabljal 

skozi pričujoče delo, se je velikokrat občutila, kot da ne izhaja (samo) iz mene. Od trenutka (ki 

ni bil en, ampak cel spekter medsebojno zavozlanih trenutkov), ko sem se poglobil v branje, 

sem doživel verjetno nekaj podobnega temu, kar opisuje MacLure (2013, str. 660), ko piše o 

trenutkih v raziskavah, ko »nam podatki sami postanejo razumljivi« naša agentnost, zmožnost 

delovanja (ang. agency) pa »se občuti porazdeljena in neločljiva, kot da smo izbrali nekaj, kar 

je izbralo nas«.  

Izražanje skozi poezijo mi je omogočalo bolj prosti tok pisanja, kar je obravnavane kompleksne 

teorije na specifičen način naredilo, ne manj kompleksne, ampak (vsaj meni) bolj dostopne za 

sodelovanje z njimi. Skupek (ang. assemblage) poezije-filozofije-teorije, ki je ob tem nastajal, 

mi je omogočal, da stvari razlagam na način, ki je bolj prilagojen 'mojemu lastnemu' izražanju. 

In tako sem prišel do tega, da svoje razmišljanje, branje in pisanje poskušam združiti v 

magistrsko nalogo z naslovom »Socialno delo onkraj človeških odnosov?«, ki ga lahko opišem 

kot eksperiment v pisanju post-antropocentričnega dela in poskušam biti odgovor-en (ang. 

responose-able), zmožen odziva do morebitne dekonstrukcije še kakšnega dualizma. 

Bell (2012) opozarja na to, da ontološka baza oz. orientacija socialnega dela ne dobiva dovolj 

raziskovalne pozornosti, kar lahko vodi do neprimerne in nekritične uporabe socialno delavskih 

teorij v sami praksi socialnega dela. Obstaja pa tudi tveganje za implicitno naslanjanje na 

tradicionalne, pozitivistične paradigme, ki krepijo zatiralne hierarhije, kar avtorica poudarja, ni 

primerno za socialno delo (prav tam, str. 411). Alternativna, post-konvencionalna filozofska 

paradigma, kot jo nastavlja, naj konceptualizira subjektiviteto kot utelešeno, aktivno, 

prepleteno in so-odvisno, ki naj validira izkustveno vednost ter priznava širši kontekst izvira 

vednosti, hkrati pa je naj pozorno na širše družbene implikacije (prav tam, str. 415). Skoraj 

deset let kasneje izide zbornik Post-antropocentrično socialno delo: Kritično feministične post-

humanistične in novo materialistične perspektive (Bozalek in Pease, 2021a), kjer različne_i 

avtorice_ji poskušajo razmišljati o socialnem delu onkraj antropocentričnosti in poudarjajo 

pozornost več-kot-človeškega (ang. more-than-human), da bi razvile_i etično senzibilnost, ki 

ceni prepletenost človeškega, ne-človeškega življenja in naravnega okolja (prav tam). Post-

antropocentrično socialno delo združuje bogate tradicije in teoretizacije kritičnega, radikalnega, 



13 

 

zelenega in dekolonialnega socialnega dela (Arthur, 2021, str. xvi), ki so glede na trenutne 

razmere vedno večje neoliberalizacije družbe, stroke, naravnih katastrof, okoljskih degradacij, 

globalizacije, kapitalistične komodifikacije življenja samega (Braidotti, 2013, str. 7) nujno 

potrebne in lahko odpirajo možnosti za večjo zmožnost odgovarjanja na družbene in naravne 

razmere ter opremijo socialne delavke_ce za večjo odgovornost do vsega živega in neživega.  

 

world pollution, there's no solution 

institution, electrocution 

just black and white, rich or poor 

them and us, stop the war 

 

V nadaljevanju v poglavju Raziskovalni pristop razlagam svoj pristop k delu, ki mi služi kot 

podlaga za celotno pisanje. Socialno delo onkraj človeških odnosov, kot si ga zamišljam 

nikakor ne pomeni, da se socialno delo ne ukvarja več s človekom. Gre za to, da se 

decentralizira podoba Zahodnega Človeka (ang. Man) (Braidotti, 2013), da se »prečisti«, 

»razbremeni« (ang. declutter) pojem človeka, ki ga poskušam(o) razpreti, na življenje 

pregledati ne-hierahično in v vsej pluralnosti, da bi prepoznale_i »drugega« (človeka, ne-

človeškega bitja, organskih, umetnih idr. stvari) in s tem tudi del sebe (Ferrando, 2023, str. 30-

32). Kot zapiše Livholts (2023, str. 25) se post-človeška (ali posthumanistična) misel ne obrne 

stran od človeka, niti ne zmanjšuje (nujno) pomena pristopa (k socialnemu delu), ki temelji na 

človekovih pravicah, ampak prepoznava ljudi kot del večjega konteksta življenjskih oblik.  

Človek tako v socialnem delu onkraj človeških odnosov, v post-antropocentričnemu 

socialnemu delu, ni zapostavljen: morda 

samo razumljen diskurzivno-materializiran drugače 

mogoče malo 

                            izgubljen             postaja 

                    nekje                med   

    znotraj 

                            trenutkov                     srečanja           

                s 

svetom.  



14 

 

2. Raziskovalni pristop 
 

Predlog za poslušanje v ozadju: Another Brick In The Wall (Parts I-II-III) – Pink Floyd (1979) 

 

Enega izmed navdihov za obliko in stil pisanja v magistrskem delu lahko pripišem avtorici 

Moni B. Livholts, ki v delu The Body Politics of Glocal Social Work: Essays on the Post-

Anthropocentric Condition (Politike telesa glokalnega socialnega dela: eseji o post-

antropocentričnemu stanju) skozi osem esejev predstavi vizije post-antropocentričnega 

socialnega dela in pisanja. Njeno pisanje verjetno najboljše opiše sama kot orientacijo proti 

»kreativnim, kritičnim in dialoškim srečanjem s pisanjem samim, k človeškim in ne-človeškim 

življenjskim oblikam ter k okoljskim-mentalitetam (ang. environmentalities9)« z namenom 

»razpiranja trajnostnih načinov kritičnega raz-misleka (ang. re-thinking), ponovnega pisanja 

(ang. re-writing) vednosti socialnega dela iz post-antropocentričnega svetovnega nazora« 

(Livholts, 2023, str. 1). 

Livholts (2023, str. 112) kot ključne elemente za post-antropocentrično pisanje navaja 

zaupanje, kreativnost in domišljijo, saj »oblikovanje besedila nastaja kot utelešeno dejanje 

okoljskih-mentalnih (ang. environmental) gibanj-trenutkov (ang. mo(ve)ments).« Tovrstno 

pisanje glede na avtorico vodijo prepleti (ang. entanglements), odnosnost, relacijskost (ang. 

relationality) in prepustnost (ang. permeability) tako v žanrih kot v jezikih (prav tam, str. 113). 

Sama svoje načine pisanja poimenuje tudi kot post-akademske, kot gibanja interdisciplinarnega 

in žanrsko-transgresivnega pisanja za ustvarjanje verbalne, vizualne in zapisane različice sveta 

(Livholts, 2023, str. 18). Kot transgresivne strategije omenja sodelovanje s spomini, dnevniki, 

pismi, fotografijo in poezijo (prav tam, str. 119).  

Podoben pristop, pomemben za posthumanistično in novomaterialistično orientacijo, ki med 

drugim služi kot podlaga za post-antropocentrično socialno delo (Bozalek in Pease, 2021, str. 

6) in iz katerega črpam, je tudi tako imenovan (feministični novomaterialistični) post-

kvalitativni pristop k raziskovanju in pisanju. Tukaj se pozornost usmeri od človeškega k 

vitalnosti materije, pomenu različno-od-človeškega (ang. other-than-human) in nečloveškega  

(ang. nonhuman) ter vlogi afektivnih in čutnih praks v raziskovanju (Taylor, 2021), pri čemer 

 
9 Avtorica Livholts koncept okoljskih-mentalitet prevzema od Hélène Frichot (2019, str. 29), ki zapiše, da koncept 

environ-mentalities deluje kot poziv k priznanju tega, kako daleč vpliva kolektivno razmišljanje na ravni 

prebivalstva, tako lokalnega kot globalnega, na delovanje okolja in hkrati opozarja na težnje po skupnem mišljenju 

ter mišljenju v delovanju, delovanje mišljenja in tako naprej. 

 



15 

 

morda ravno figurativni jezik, ki se lahko pojavi skozi poezijo pripomore k materializaciji 

(snovanju, (s)tvárjenju) post-kvalitativne raziskave (Fathalizadeh idr., 2024, str. 12). 

 

vrzi Kralja s prestola 

Belo Zahodno neRasizirano neOspoljeno  

kolonialno  

    pogled usmeri drugam 

k Drugim 

    »opeki, 

    steklu, 

    kamnu, 

    papirju,«10  

k pisanju ki ga poganja krvava baterija 

k otrokom v rudniku11 

a pišem tudi z njimi?  

k zemeljskim Drugim, 

mačkam 

in gobam12 

in morju in vetru in dežju in drevesom  

in ... in ...  

vrzi Ga s prestola 

    drugače različno difraktivno?13 

za koga to delam(o)? 

s kom? 

s kritično tradicijo  

a tudi jaz? 

    Jaz? 

 

tudi mene se dotaknejo 

kot tebe 

    »na koži,«14 

vabila v post svet 

tudi mene skrbi 

kot tebe 

    verjetno zaradi drugih reči 

stran od Metode teči 

    morda je nekaj še ohranim

 

2.1 Post-kvalitativno pisanje 

 

Tako imenovano postkvalitativno raziskovanje oz. poizvedba (ang. postqualitative inquiry), je 

skovanka Elizabeth St. Pierre, ki je med pisanjem disertacije kvalitativne študije, pri kateri je 

izvajala intervjuje in etnografijo, prepoznala nekompatibilnost med tako imenovanimi 

poststrukturalističnimi teorijami (s katerimi se je prav tako v isti študiji ukvarjala) in 

 
10 (Taylor, 2021, str. 23) 
11 Amnesty International (2016): »Velike blagovne znamke elektronike, vključno z družbami Apple, Samsung in 

Sony, ne izvajajo osnovnih pregledov, s katerimi bi zagotovile, da v njihovih izdelkih ni uporabljen kobalt, ki so 

ga izkopali otroci«.  
12 (Tsing, 2015) 
13 (Barad, 2007) 
14 (Taylor, 2021, str. 25) 



16 

 

konvencionalno humanistično kvalitativno metodologijo (St. Pierre, 2014, str. 6). Med drugim 

je problematiko prepoznala v tem, da so kvalitativne študije, v nasprotju s poststrukturalizmom, 

osrediščene na človeka (St. Pierre, 2021, str. 4) ali z drugimi besedami: utemeljene so na tako 

imenovanem humanističnem subjektu, ki ga poststrukturalistične teorije zavračajo (St. Pierre, 

2023, str. 21). Podobno je raziskovalka_ec glede na njeno razumevanje v tovrstnih pristopih 

viden_a kot »izvajalka_ec pred dejanjem (ang. doer before the deed), posameznik_ca, ki 

predhodi interakcije, samostojen človek z identiteto, ki ohranja ločen obstoj skozi celotno 

raziskovalno študijo« (prav tam).  Še več, človek sam je viden na kartezijanski način (St. Pierre, 

2023, str. 22) kot bitje, ki razmišlja in ve, njegov um pa je ločen in superioren nad vsem ostalim: 

»obstaja pred svetom« (prav tam, str. 25). Tak človek je racionalen, samostojen, obremenjen z 

ločnicami Sebe/Drugega, Uma/Materije, Človeka/Narave (prav tam).  

Hkrati teorije, ki jih je predelovala, zavračajo predobstoječe metode, metodologijo samo (St. 

Pierre, 2021, str. 4) in logiko reprezentacije, ki se nanaša na ontologijo dveh svetov, ki 

predpostavlja, da resnica obstaja »tam zunaj«. Postkvalitativna poizvedba za St. Pierre (2021, 

str. 5) sicer ni zavračanje kvalitativnih raziskovanj ali ostalih predobstoječih raziskovalnih 

metodologij družbenih ved, ampak gre za nekaj povsem različnega, drugačnega. 

Postkvalitativna paradigma raziskovanja tako ne izbriše kvalitativne »ampak s podatki deluje 

drugače in razpira perspektive o tem, kaj sploh smatramo za podatke« (Murris, 2021, str. 2). 

Med drugim St. Pierre (2021, str. 6) zapiše, da razen študija poststrukturalizma samega, vnaprej 

točno določenih raziskovalnih praks postkvalitativnega raziskovanja ne more biti (prav tam), 

namesto reprezentacije pa je cilj postkvalitativnega raziskovanja prej eksperimentiranje in 

ustvarjanje novega (St. Pierre, 2018, str. 604).  

Še preden sem se dejansko podal v pisanje, sem vedel, da ne bom uspel prebrati vsega, kar bi 

si želel. Da niti ne bom uspel razumeti vsega od tega kar bom prebral. Avtorji_ce, ki govorijo 

o postkvalitativnih raziskovanjih (St. Pierre, 2018, St. Pierre, 2021, St. Pierre, 2023, St. Pierre 

in Kuecker, 2024) so s članki o tovrstnem raziskovanju bile_i hkrati spodbudne, me v 

razmišljanju in želji po tovrstnem delu omogočale_i, kot tudi vsaj do neke mere onemogočale_i 

s spodbujanjem v branje, branje, branje in branje (St. Pierre, 2023, str. 27).  

 

 



17 

 

od Spinoze, Bergsona, Nietzscheja, Whiteheada, Deleuza, Foucaulta15 

    do Derridaja16 in Aristotela17 

    CHAT GPT (AI-obscen): 

        Spinozo 4-6 mesecev 

        Bergsona 3-5 mesecev 

        Whiteheada 6-9 mesecev 

        Deleuza do 12 

        Foucaulta do 5, Derridaja do 9, Aristotela do 12         

        če bereš 1 do 2 uri na dan 

                3 do 5 let 

                        če ne pavziraš 

                        če ne padeš 

                        če ne delaš 

                        če ne služiš 

                        če ne preživiš 

                        če nimaš prostega časa 

                        če imaš denar? 

                        če se ne ujameš 

                                v depresivno epizodo ali dve v depresijocenu 

                        od začetka do konca magistrskega študija      

 

Po drugi strani ista avtorica (St. Pierre, 2021, str. 7, St. Pierre, 2023, str. 21) spodbuja 

študentke_e, da poskusijo nekaj drugačnega, da naj se ne »zaprejo, preden sploh začnejo« (St. 

Pierre, 2021, str. 7) in da naj »eksperimentirajo in ustvarjajo« (St. Pierre, 2023, str. 21).  

Navsezadnje je postkvalitativna poizvedba imanentna: »nikoli ne obstaja, nikoli ni. Vedno mora 

biti izumljena, vedno znova ustvarjena drugače,« (St. Pierre, 2021, str. 6) pri čemer fokus ni na 

 
15 (St. Pierre in Kuecker, 2024, str. 1572) 
16 (St. Pierre, 2018) 
17 (St. Pierre in Kuecker, 2024, str. 1572) 

 



18 

 

stvareh, ki so že narejene, pač pa na stvareh-v-nastajanju (St. Pierre, 2018, str. 604) in na pisanju 

samem. Kot zapiše avtorica ob branju in pisanju lahko pride do tega, da: 

gibanje pisanja prevzame kontrolo, ki jo pisatelj_ica, posameznik_ca izgubi in komaj 

dohaja razmišljanju-pisanju, ko se besede, na katere ne bi pomislil_a brez pisanja, 

pojavijo na računalniškem zaslonu. [...] Tovrstno pisanje je avantura, eksperimentacija, 

ki potiska proti čemu? [...] [M]orda proti drugačnemu svetu. (St. Pierre, 2018, str. 605)  

Morda ravno skozi pisanje, besedo po besedo, stavek po stavek izumljamo svetove (prav tam, 

str. 607). In ravno v tem sem prepoznal pisanje poezije, saj mi je le-to omogočalo sodelovanje 

s prebranimi teksti, ne način, da bi jih vedno razumel, ampak na način, da sem skozi (kreativno) 

pisanje, lahko določene koncepte, filozofijo (in sebe) začel doživljati na nekakšen drugačen 

način. Poezija, kot pove Leggo (2008, str. 166), izvira iz grške besede poiein, ki pomeni 

narediti, ustvariti. In to, kar ustvarja, so (lahko) tudi svetovi. V nadaljevanju se za trenutek 

osredotočam še na tako imenovano pesniško raziskovanje (ang. poetic inquiry), ki mi je 

pomagala uokviriti pisanje, razmišljanje in branje, ki ga poskušam udejanjati skozi magistrsko 

nalogo, nato pa bom le-to združil s tako imenovanim postkvalitativnim, novomaterialističnim 

in posthumanističnim raziskovanjem (Murris, 2021). Po tem bom pojasnil svoj pristop k pisanju 

in začrtal nadaljnja poglavja magistrskega dela.   

 

2.2 Pesniško raziskovanje 

 

Pesniško raziskovanje ali kot le-to poimenuje Nielsen (2008) lirična raziskava (ang. lyric 

inquiry) se lahko nanaša tako na proces samega raziskovanja, kot tudi na končni produkt, 

napisano delo (Nielsen, 2008, str. 94). Pesniško torej raziskovalke_ci lahko raziskujejo, 

poizvedujejo v okviru pisanja samega, npr. pri analizi raziskovalnih podatkov, lahko pa je cilj 

določenega dela, da le-to vsebuje zapisano poezijo kot del samega teksta (McCullis, 2013, str. 

88) (ali oboje).  

Leavy (2020, str. 85) zapiše, da je lahko poezija oblika predstavitve raziskovanja (oz. 

podatkov), hkrati pa tudi povabilo v drug način interpretacije ter razumevanja. Že sama oblika 

poezije namreč opozarja na tišino, prostor, onkraj zapisanih besed, kar lahko vpliva na 

ustvarjanje drugačnih pomenov, pri čemer se raziskovalka_ec-pesnik_ca zanaša na čustveno 

evokacijo (ang. emotional evocation), hkrati pa preko tega izpostavlja fluidnost in večplastnost 



19 

 

pomena (prav tam, str. 87). Poezija hkrati »vabi k eksperimentiranju z jezikom, k ustvarjanju, 

spoznavanju, ustvarjalnemu in domišljijskemu soočanju z izkušnjami« (Leggo, 2008, str. 165). 

Kot strategija raziskovanja, poezija lahko izzove dihotomijo dejstva/fikcije in s tem predstavlja 

obliko slikovite predstavitve podatkov (Leavy, 2020, str. 84). Potencialna moč pesniškega 

raziskovanja je tako morda v tem, da počne to, kar počne poezija, torej, da sintetizira izkušnjo 

na neposreden in afektiven način (Prendergrast, 2009, str. xxii-xxiii). 

Nielsen (2008, str. 94) pri pesniškem raziskovanju prepoznava naslednje značilnosti:  

mejnost, neizrekljivost, metaforično mišljenje, utelešeno razumevanje, osebne 

evokacije, domače in lokalno razumevanje ter sprejemanje erosa jezika – želja po 

spoštovanju in doživljanju pojavov z besedami, naj bodo še tako dvoumne in 

neustrezne, ter posredovanju te izkušnje drugim.  

Pesniško raziskovanje združuje liriko in raziskovanje (Nielsen, 2008, str. 95), pri čemer gre za 

t. i. metodologijo, ki priznava vlogo ekspresivnega, izraznega in poetičnega v raziskovanju in 

v estetiki sporočanja rezultatov tovrstnega raziskovanja. Vednost, ki se poraja, tako ni nujno 

zgolj zbiranje podatkov za podkrepitev določenega argumenta, pač pa izkušnja vživljanja in 

izražanja (prav tam, str. 96). 

McCullis (2013, str. 89) trdi, da uporaba pesniških sredstev, kot so metafore, simboli, podobe, 

kadence18 lahko omogoči občinstvu (bralstvu), da razvije lasten odnos do prebranega. Poezija 

tako lahko išče: 

metaforično posplošljivost, to je, medtem ko se pesem običajno začne z izkušnjo ene 

osebe, poskuša preseči preučevanje ene osebe k preučevanju mnogih. Poezija ni 

posplošljiva v statističnem smislu [...] ampak posplošljiva v smislu, da pomaga 

spodbuditi empatično razumevanje pri bralki_cu. (prav tam).  

V meta-analizi uporabe poezije v (kvalitativnih) raziskavah Prendergast (2009, str. xx) 

predstavlja različno terminologijo, ki se uporablja v okviru tako imenovanega pesniškega 

raziskovanja (ang. poetic inquiry). Pojavijo se denimo različna poimenovanja, kot je na primer 

raziskovalna poezija, podatkovna poezija, poetična transkripcija, najdena poezija (ang. found 

poetry), antropološka poezija, narativna poezija, etnopoezija, poezija intervjujev, poetska 

analiza, performativna avtoetnografska poezija itd. (prav tam, str. xx-xxi). Sam v delu sledim 

 
18 »Vzorčenje ritma v naravnem govoru ali v poeziji brez izrazitega metra (tj. prosti verz)« (Poetry Foundation, 

b. d.). 



20 

 

krovnemu terminu, kot ga uporablja tudi omenjena avtorica, torej pesniško raziskovanje, sicer 

pa bom uporabljal različne vrste poezij.  

Pesniško raziskovanje je moč najti v različnih področjih družbenih ved, kot je psihologija, 

sociologija, antropologija, pedagogika in tudi socialno delo19 (Prendergast, 2009, str. xxi). 

Glede na glas, ki je v poeziji znotraj raziskovanja angažiran, avtorica (prav tam, str. xxii) 

razlikuje med tremi kategorijami, in sicer:  

- VOX THEORIA (poezija, ki da glas literaturi (ang. literature-voiced poems), torej 

napisana iz ali kot odziv na literaturo/teorijo) 

- VOX AUTOBIOGRAPHIA/AUTOETHNOGRAPHIA (poezija, ki da glas 

raziskovalki_cu (ang. researcher-voiced poems), napisana iz terenskih beležk, 

dnevniških zapisov ali refleksivno/kreativno/avtobiografsko/avtoetnografsko pisanje 

samo po sebi) 

- VOX PARTICIPARE (poezija, ki da glas udeleženkam_cem (ang. participant-voiced 

poems), napisana na podlagi transkriptov intervjujev, pridobljena neposredno s strani 

udeleženk_cev ali so-ustvarjena z raziskovalcem_kom) 

Kasneje je avtorica seznam še nadgradila z dodatnimi oblikami, kot so: Vox Theoria/Vox 

Poetica (poezija o sebi, pisanju in poeziji kot metodi), Vox Justitia (poezija o enakosti, 

enakopravnosti, socialni pravičnosti, razredu, svobodi), Vox Identitatis (poezija, ki raziskuje 

spol, raso, seksualnost sebe/udeleženk_cev) in Vox Procreator (poezija o starševstvu, družini, 

religiji) (Prendergast, 2015, str. 683).  

Svoje delo uvrščam večinoma znotraj kategorije VOX THEORIA, saj bom poezijo kvečjemu 

uporabljal za vzpostavitev dialoga s prebrano literaturo kot razmislek, interpretacijo, difrakcijo, 

povezovanje teorije, deloma pa bom uporabil tudi avtobiografske elemente poezije (VOX 

AUTOBIOGRAPHIA/AUTOETHNOGRAPHIA), ko bom skozi poezijo razmišljal o sebi kot 

nekomu, ki piše tovrstno delo ter VOX THEORIA/VOX POETICA, ki prevprašuje samo pisanje 

(in s tem ločnice med znanstvenim in literarnih pisanjem). Prav sigurno pa se bo pojavila še 

kakšna kategorija, za katero še nimam(o) ustreznega izraza.  

 
19 Clark idr. (2024, str. 1500) denimo uporabljajo tako imenovano »relacijsko poezijo«, pri čemer so pridobile_i 

podatke skozi pesniško raziskavo, tako da so udeleženke_ci v raziskavi individualno zapisale_i poezije, ki so jih 

nato avtorice_ji kolektivno reorganizirale_i v kolaborativne poezije. Tako so soustvarile_i delo, ki govori o 

potrebah, sanjah in rezilientnosti vključenih v sistem, ki bi naj zagotavljal dobrobit otrok (ang. child welfare) (prav 

tam, str. 1512). 

 



21 

 

Pred, med in po samem pisanju sem se večkrat spraševal, kako naj se vsega lotim. Naj naredim 

bolj tradicionalni pregled literature? Ali naj se prepustim tokovom post-antropocentrične 

usmeritve in poskušam vzbuditi kreativnost? Ali naj naredim kvalitativno pesniško poizvedbo, 

ne da imam v mislih še postkvalitativne misli? Kaj bi pomenilo eno in kaj drugo? Na 'koncu' 

sem se odločil, da poskušam oboje – pisati magistrsko nalogo, ki bi se jo morda dalo predstaviti 

kot pregled literature (brez pesniških dodatkov), hkrati pa zraven razmišljam, pišem, so-

ustvarjam na bolj kreativen način. Bilo je kot met kovanca, naj se nekdo/nekaj odloči namesto 

mene?

 

 

 

vržem kovanec  

tako močno da zaboli noht 

bi 

ali  

ne bi 

kovanec se vrti 

kaj vse vpliva na njegovo vrtenje? 

časa ni več preveč 

in gravitacija naredi svoje 

sila udarca      

 

 

 

           u s t 

   a .                v a  

 o g                    r i  

   k r               o b  

           r i s 

 

plosk na dlan 

in kovanec pade 

izgubljen v rešetkah mestne ulice 

ne morem vedeti 

    kaj se je odločil 

        morda za eno 

    morda za drugo 

nedeterminiran—oboje in ... in 

morda lahko poskusim

 

Nato pa se spomnim: »Če je nekdo bral in bral, ne more ne udejanjati teorije—zgodilo se bo.« 

(St. Pierre, 2017, str. 3) 

 

 

 

 

 



22 

 

2.3 Pesniško raziskovanje kot strategija 

postkvalitativnega novomaterialističega in 

posthumanističnega pisanja ter difrakcija

 

 

v pisanju se izgubim/najdem 

postajam v času  

včeraj-danes-jutri 

    s predpono pred 

    in predpono po  

 

včasih je kot trkanje  

na vrata 

    tudi če se ne odprejo 

    lahko poslušam 

    njihov odmev 

 

mraz skoraj preveč 

(pre)oblikuje črke 

    vendar tudi sonce 

    lahko zmoti pogled 

 

 

 

mijavk iz dnevne sobe 

prekine besedo  

nadomesti jo 

    včasih 

    z drugo 

 

v pisanju najdem bolečino 

ki mi ne/pripada 

ki je še ne poznam 

    počasno umiranje 

    in prehitro življenje 

 

sledi dežja  

kot rja na kovini 

sledi sonca 

kot nevidna rokavica 

ki greje še pozimi

 

 

Poljsko-ameriški pisatelj in pesnik Czesław Miłosz v eni izmed poezij Ars Poetica? (Miłosz, 

1988, str. 212) zapiše: »Namen poezije je, da nas opominja/kako težko je ostati zgolj ena 

oseba/saj je naša hiša odprta, v vratih ni ključev/in nevidni gostje prihajajo in odhajajo po mili 

volji.« Poezijo, pove Faulkner (2007, str. 224), na ta način lahko razumemo tudi kot »neurejeno 

utelešenje« (ang. messy embodiment). Podobno o pisanju kot o dejavnosti, ki presega omejitve 

'Jaz-a', kot zaprtega, avtonomnega zapišeta Deleuze in Guattari v uvodni strani knjige A 

Thousand Plateaus (Deleuze in Guattari, 1987/2013, str. 1): »Anti-Ojdipa sva napisala skupaj. 



23 

 

Ker naju je bilo vsakega po več, je bila že kar velika gneča. Tu sva izkoristila vse, kar je bilo v 

dosegu, kar je bilo najbližje in tudi najbolj oddaljeno.«   

Kdo je torej tista_i, ki piše, če svet poskušamo dojemati relacijsko? Bozalek in Fullagar (2022a, 

str. 146) zapišeta, da je pisanje vedno kolaborativni, etični in relacijski proces, četudi gre za 

delo, ki ga je napisal_a en_a avtor_ica, saj »se opira na ideje in pogovore številnih del pisanja 

in razmišljanja.« Avtorici_ja (prav tam, str. 147) se tako sprašujeta: »Ali mi pišemo doktorat 

ali doktorat piše nas? Naše misli se materializirajo skozi diskurze, ki že obstajajo pred nami. 

Ideje in besedila nas premikajo in na nas vplivajo na posebne načine« (Bozalek in Fullagar, 

2022a, str. 147).  

 

toliko glasov govori  

ki jih ne slišim  

 

ko pišem 

jim včasih sledim  

in včasih s tem trpim 

četudi ležim  

pokrit z rdečo odejo 

 

toliko jih umre 

brez da bi živele_i 

in toliko jih živi 

tudi po smrti  

 

kaj sploh je jaz 

ki piše 

leži 

živi 

včasih trpi? 

 

včasih se zdi 

da svet umira 

in z njim  

ne umiramo 

samo mi

 

Karen Barad (2007, str. ix-x) na začetku knjige Meeting the Universe Halfway (Srečanje z 

vesoljem na pol poti) zapiše, da ni obstajala singularna točka v času, ki bi označila začetek 

njene_gove knjige, prav tako pa skozi proces pisanja ni obstajal posamezni »Jaz«, kot da je 

knjiga bila tista, ki je napisala njo_ega. Povedano drugače, napisala sta se intra-aktivno (Barad, 

2007, str. x). Lahko bi torej rekel, da sem se skozi pisanje-razmišljanje-branje znašel v relacijski 

ontologiji, ki »ne predpostavlja, da so entitete diskretne in ločene, ampak nastanejo skozi 

razmerja« (Kuby in Bozalek, 2022, str. 111).  



24 

 

relacijska ontologija 

kjer 

nisem del vsega 

sem pa del 

nečesa20 

 

sodelovanje hladnega novembrskega zraka-zamašenega nosu-hranjenja mačke-praznega telefona-asus 

računalnika-wifi povezave-google drivea-korporacij-piratstva-odprtih map-spreminjajočega se ozadja-

microsoft worda-bolečega vratu-hladnih prstov-prebrane teorije-razmišljanja o filozofiji-bolečega 

očesa-toplega doma-mačjega norenja-strahu-kratkih pogovorov-umazanih očal-mrzlih podplatov-

zvokov tipkovnice-upanja-praskanja-večernega časa-pričakovanja jutra-spominjanja včerajšnjih dni-in-

še-in-še-in-še-in-še  

 

skozi zaprte veke reže zaslon 

kot da vabi 

kot da se besede hočejo dotakniti 

mojih prstov 

 

in hlad me vabi da pohitim 

morda da se ustavim 

in zvok tipkovnice ustvarja 

novo melodijo 

 

stol me je naučil kako naj ne sedim 

kaj še mi kdo-kaj 

sporoča če prisluhnem— 

ne skozi uho 

 

 
20 Haraway (2016, str. 31): »Nihče ne živi povsod; vsak_a živi nekje. Nič ni povezano z vsem; vse je povezano z 

nečim.«  
 



25 

 

Murris (2021, str. 16) govori o tem kako je v postkvalitativnih raziskavah izziv to kako so-

delovati ustvarjalno in filozofsko z že obstoječimi koncepti, kot so na primer 'Jaz', 'mi', 'družina', 

'skupnost' itd. in kako jih rekonfigurirati, da lahko vključujejo več-kot-človeško. Skozi pisanje 

sem se tako učil »umetnosti opažanja« (ang. arts of noticing)21 (Tsing, 2015, str. 38) in občutka 

prepletenosti (Fullagar, 2021, str. 125), kjer so »telesa raziskovalk_cev skupaj s človeškimi in 

ne-človeškimi udeleženkami_ci vpletena v sam proces ustvarjanja vednosti«: 

Vse prakse raziskovanja [...] vplivajo na nas in nas premaknejo skozi zaznavne in 

neopazne odnose, ki se oblikujejo z materiali, tehnikami, drugimi človeškimi in ne-

človeškimi ter miselno-čutenjskimi odzivi (ang. thinking-feeling responses) (Fullagar, 

2021, str. 118).  

 

all an all it was 

just bricks in the wall 

 

Feministični novomaterialistični, posthumanistični in post-kvalitativni pristopi k raziskovanju 

(Taylor, 2021, str. 23) temeljijo na 'decentriranju' človeka oz. figure človeka, kot je 

konceptualiziran v Belem, Zahodnem, razredno-rasiziranem-ospoljenem kolonialističnem 

razmišljanju. Začnejo z drugačno predpostavko, in sicer s človekom-v-relacijah:  

[človekom] kot ko-konstituiranim z nečloveškimi materialnostmi (na primer opeko, 

steklom, kamnom, lesom, papirjem, plastiko, moko, peskom, smetmi) in zemeljskimi 

drugimi (živalmi, rastlinami, morjem, nebom, vetrom, dežjem, drevesi, zemljo, insekti, 

virusi, bakterijami), ki se materializirajo v skupkih, ki se kontinuirano obračajo, 

mutirajo in spreminjajo. (Taylor, 2021, str. 23) 

Murris (2021, str. 2) zapiše, da tovrstni pristopi sodelujejo s svetom, ki nikoli ne miruje, ki je 

bolj Heraklitov svet, vedno v premikanju, vedno 'v toku'. Singularno figuro humanizma 

(»Človeka«, ali morda »Moškega«, ang. Man) nadomesti pluralno razumevanje, ki je 

osrediščeno na človeško-nečloveško odnosnost, relacijskost (ang. relationality) (Taylor, 2021, 

str. 23). Relacijska ontologija ontološko začne z relacijami, z 'razliko', 'vmes' in ne z identiteto. 

 
21 Tsing (2015, str. 37): »Poslušati in pripovedovati zgodbe je metoda. In zakaj ne bi postavili močne trditve in jo 

imenovali znanost, dodatek k vednosti?« Da preživimo v času v katerem živim(o), kot zapišejo Gan, Tsing, 

Swanson in Bubandt (2017, str. 11), »se moramo ponovno naučiti več oblik radovednosti. Radovednost je 

naravnanost na prepletenost več vrst, zapletenost in lesk vse okoli nas.« 



26 

 

Tovrstni radikalni obrat k relacijskemu materializmu pa razpre možnosti in konceptualiziranja 

o tem, kaj sploh je vednost, čigava in kakšna vednost 'šteje' in kako vednost 'ustvarjamo' 

(Taylor, 2021, prav tam). 

Kot pomembno Murris (2021, str. 2) izpostavlja, da so v postkvalitativnih pristopih 

epistemologija, ontologija, metodologija in etika videne kot prepletene in neločljive druga od 

druge. In kar je še ključno, je to, da če 'onto' (v besedi ontologija) v latinščini pomeni 'bit' (ang. 

being), študija tega, kar 'je', v post-kvalitativnih pristopih ta bit postane postajanje (ang. 

becoming).   

O vsem tem je zagotovo težko razmišljati, sploh, ker gre za način mišljenja, ki ni 

konvencionalen, vsakdanji. Morda je ravno zaradi tega v tovrstnih pristopih, teorijo, s katero je 

morda težje misliti, več kot dobrodošla poezija, odprta za multiplost, mnoštvo (ang. 

multiplicity), fluidnost in izzivanje tradicionalnih načinov vedenja (McKnight, 2016, str. 198). 

Prav tako za Basu (2021, str. 2) pesniško pisanje postane pomembno v postkvalitativnih 

raziskovanjih, saj »integrira afektivno [...] in omogoča etične odzive do življenja, do 

raziskovanja kot načina življenja.« Poezija Basu (2021, str. 3) prav tako omogoča, da se ujame 

v ritem člankov in jih združi z ritmi njenega življenja v različnih prostorih-časih. Skozi poezijo 

tako med drugim raziskuje, kako ritem člankov odmeva v ritmih njenega življenja in kako ta 

resonanca ustvari afektivne linije raziskovanja, kar se morda v drugačnem pisanju ne bi zgodilo 

(Basu, 2021, str. 2). Kot zapiše: »Poezija mi pomaga, da se uglasim z raziskovanjem in 

posledično se raziskovanje razkrije kot občutljivo uglaševanje z ritmom raziskovalnih 

procesov« (prav tam). 

Legge (2008, str. 168) piše, da je poezija način spoznavanja, bivanja, postajanja v svetu. Začne 

se s pozornostjo, domišljijo, skrivnostjo, očarljivostjo in nas vabi k eksperimentiranju z 

jezikom, ustvarjanju, spoznavanju, ustvarjalnemu in domišljijskemu sodelovanju z izkušnjami 

(prav tam): 

V poeziji ne poskušam ničesar zapreti, ne poskušam vsega razumeti, ne iščem nadzora. 

Namesto tega sem odprt do sveta, odprt do procesa in skrivnosti, odprt do 

fragmentarnosti, odprt do razumevanja kot arhipelaga fragmentov. To ne pomeni, da ne 

poskušam vzpostaviti povezav v razumevanju, vendar se ne pretvarjam več, da 

razumem, česar ne vem. V osnovi sem agnostik, ki se predvsem zaveda, da je veliko 

stvari, ki jih ne vem in jih verjetno nikoli ne bom vedel. (Legge, 2008, str. 168) 



27 

 

Legge (2008, str. 169) še poudarja, da je poezija »zemeljska, zakoreninjena v vsakdanjih 

izkušnjah, povezana s pretokom krvi v našem telesu, ki se nenehno izraža v ritmih našega 

govora in utelešenega gibanja.« Prav tako nas avtor spodbuja, da se zavedamo medsebojne 

povezanosti pri ustvarjanju sveta z raziskovanjem in sestavljanjem možnosti za življenje in 

morda ravno poezija ponuja načine učenja in prakticiranja življenja v svetu (Legge, 2008, str. 

171).  

2.3.1 Difrakcija, difraktivno branje-pisanje 

 

McKnight (2016, str. 198) zapiše, da je pesniško raziskovanje praksa difrakcije, cel »skupek 

različnih konvencij, retorik, spojev in vmesnikov, ki se bo udejanjila na bralkinem_čevem 

zaslonu v novem, pogojnem in nepredvidljivem skupku.« Poezija, kot kreativna intervencija 

raziskovanja, se za McKnight (prav tam) ne rabi prilagajati racionalnemu argumentu ali slediti 

poti tradicionalnega humanističnega mišljenja in morda nudi možnost za odziv, so-delovanje z 

materialnostjo (McKnight, 2016, str. 196). Za poezijo, kot jo razume, ni nujno, da pozna ali da 

predvideva svoj konec, temveč prej »zgošča jezik, poudarja materialnost skozi konkretne 

podobe ter zvok zlogov na jeziku« (McKnight, 2016, str. 198), pri čemer vključuje različne 

pesniške elemente, brez očitne hierarhije. 

V njenem primeru, članku, ki ga ponuja za raz-mislek pedagoškim študijam, avtorica razmišlja 

o teoriji, plava skozi vodo in ustvarja poezijo, da bi konceptualizirala kurikulum na nove načine 

(McKnight, 2016, str. 196). Njen članek je skupek tako akademskega kot pesniškega, 

poetičnega pisanja z namenom, da bi akademsko in pesniško pisanje vplivalo drug na drugega, 

da bi se različni žanri pisanja difraktirali (prav tam).  

Poezijo v tem primeru prej kot literaturo McKnight (2016, str. 198), razume kot eksperiment, s 

poezijo empirično sodeluje z vodo, zrakom, v katerem »živi, diha, se giblje in uči« tako 

človeško kot nečloveško. S tem si želi realizirati ambicije novega materializma in razmišlja o 

tem, kako bi »lahko to bolj razpršeno, fragmentirano, naravno uglašeno in večplastno mišljenje 

izgledalo, zvenelo in se čutilo,« (prav tam) s čimer ponuja nove načine za sobivanje z 

nastajajočo teorijo (v njenem primeru je to na področju izobraževanja) (prav tam).  

Za Karen Barad (2007, str. 71-72) je difrakcija (tudi interferenca) (ang. diffraction, 

interference) fizikalni fenomen, kot tudi opis metodološkega pristopa branja različnih 

vpogledov drug skozi drugega s pozornostjo na podrobnosti, specifičnosti odnosov razlik ter na 

vplive razlike in kako se materializirajo (ang. how they matter). Pri tem jo_ga zanima, kakšne 



28 

 

razlike lahko prakse ustvarjanja vednosti naredijo in kakšne učinke imajo na svet (Barad, 2007, 

str. 72). 

V fizikalnem pogledu lahko difrakcijo zaznamo povsod (Barad, 2007, str. 72). V klasičnem 

razumevanju difrakcije v fiziki se difrakcija nanaša na valovanje (Barad, 2007, str. 74): 

na način, kako se valovi prekrivajo in združujejo ter na navidezno ukrivljanje in širjenje 

valov, ki se zgodi, ko valovi naletijo na oviro. Difrakcija se lahko pojavi pri katerikoli 

vrsti valov: na primer, vodni valovi, zvočni valovi in svetlobni valovi pod ustreznimi 

pogoji vsi izkazujejo difrakcijo. 

Kot avtor_ica pove v intervjuju z Dolphijn in van der Tuin (2012, str. 49) je svojo 

konceptualizacijo difrakcije kot metodologije med drugim gradil_a na predlogu Donne 

Haraway. Za Donno Haraway (2018, str. 16) je difrakcija izumljena kategorija semantike na 

podlagi optične metafore, ki jo postavlja kot alternativo refleksivnosti (ang. reflexivity):  

Refleksivnost je bila pogosto priporočena kot kritična praksa, vendar sumim, da 

refleksivnost, podobno kot refleksija, zgolj premesti isto drugam, s čimer vzpostavlja 

skrb za kopijo in izvirnik ter iskanje avtentičnega in resničnega. [...] Potrebujemo nekaj, 

kar bi ustvarilo razliko v materialno-semiotičnih aparatih, nekaj, kar bi difraktiralo žarke 

tehnoznanosti, da bi na snemalnih filmih naših življenj in teles dobili obetavnejše 

interferenčne vzorce. Difrakcija je optična metafora prizadevanja ustvariti spremembo 

v svetu. (Haraway, 2018, str. 16, moj poudarek) 

Haraway (2018, str. 273) še zapiše, da vzorci difrakcije beležijo zgodovino interakcije, 

interference, ojačanja, razlike:  

Difrakcija se nanaša na heterogeno zgodovino, ne na izvirnike. Za razliko od refleksij, 

difrakcije ne premestijo istega drugam, v bolj ali manj popačeni obliki, kar bi posledično 

ustvarjalo industrijo metafizike. Namesto tega je difrakcija lahko metafora za drugačno 

kritično zavest ob koncu tega precej bolečega krščanskega tisočletja, zavest, zavezano 

ustvarjanju sprememb, in ne ponavljanju Svete Podobe Istega. [...] Difrakcija je 

pripovedna, grafična, psihološka, duhovna in politična tehnologija za ustvarjanje 

smiselnih posledic. 

Za Barad (Dolphijn in van der Tuin, 2012, str. 52) pa je pomembno na difrakcijo pogledati 

(tudi) skozi kvantno fiziko:  



29 

 

Difrakcija, razumljena na način kvantne fizike, ni zgolj stvar interference, ampak 

prepletenosti; gre za etiko-onto-epistemološko dejavnost. To poudarja dejstvo, da je 

spoznanje neposredno materialni angažma; razrezovanje, ki je nasilno, a obenem 

prinaša možnost razpiranja in predelovanja delujočih pogojev možnosti. Ni spoznanja 

iz daljave. Namesto ločitve med subjektom in objektom, je zgolj njuna prepletenost, ki 

jo imenujemo 'fenomen'. Objektivnost ne pomeni nepopačenega zrcala sveta, temveč 

gre za odgovornost za sledi na telesih, odgovornost do prepleta, katerega del smo.  

Če se vrnem na samo raziskovanje in razmišljam še z Bozalek in Murris (2022, str. 54), so v 

difraktivnemu branju podrobnosti ene teorije, filozofskega stališča prebrane pozorno in skrbno 

(in ne opozicijsko, drug-proti-drugem), da bi prišle_i do kreativnih vpogledov. »Kot 

raziskovalka_ec si del sveta,« (Murris in Bozalek, 2019, str. 1505), tako da difraktivno branje 

ni zgolj pregled literature, kjer je raziskovalka_ec oddaljen_a od le-te in ima nanjo ptičjo 

perspektivo ter nato ustvari pregled: s primerjanjem, kontrastiranjem, postavljanjem ob bok ali 

iskanjem podobnosti, tem (prav tam). 

Bozalek in Zembylas (2017) zapišeta, da je difrakcija (med drugim) etična in (družbeno) 

pravična praksa, ki si prizadeva, da ne naredi epistemološke škode s tem, da bi eno teorijo, 

pozicijo, stališče postavila nasproti drugi, ampak skozi skrbno in pozorno branje intra-akcij 

različnih pogledov (ki se bodisi nadgrajujejo, bodisi razlikujejo) poskuša ustvariti nove in 

kreativne vizije: »Namesto, da bi 'razlagale_i' kaj se zgodi, ko dve besedili postavimo skupaj«, 

poskušamo besedili: »'razmnožiti' (ang. proliferate), [...] da bi odprle_i možnosti za vstop v 

nove prostore inventivnega učenja, ki ne poskušajo predstaviti pravega odgovora« (Bozalek in 

Zembylas, 2017, str. 119). 

Ko Bozalek in Murris (2022, str. 56) pišeta o praksi recenziranja in na le-to poskušata pogledati 

skozi difraktivno branje, raziskovanje, lahko recenzentko_a razumemo ontološko kot del sveta 

in besedila, saj »[r]azmišlja z besedilom, kot da je z njim prepletena. Na njeno branje vpliva 

veliko dejavnikov – mnogi so ji_mu neznani (npr. atmosfera)« (prav tam).  

Branje v tem smislu (ang. re-view) primerjata s črvom v kompostu in poudarjata, da gre za 

»afirmativno dodajanje tistemu, kar je že vedno prisotno, saj so ideje in besedila porozna in 

brez meja« (Bozalek in Murris, 2022, str. 55). Branje tako lahko postane dinamičen proces 

razmišljanja »skupaj z besedilom in skozi besedilo kot nastajajoč, odprt, (ne)določen proces« 

(prav tam, str. 56). Z drugimi besedami, kot to zapiše Merten (2021, str. 7), difraktivno branje 

tako ni zrcaljenje (ang. reflection) predstavljenega (ang. represented) v smislu idealnega 



30 

 

povzetka ali kopije, ampak prej situacijsko ustvarjanje nečesa novega, prepletenega s 

prebranim.  

 

kako     kako  

    pisati    razmišljati                    

 v    ritmu                   difrakcije     

katere    besede     se     odzivajo 

na   klic     morda    celo    nekje 

    iz     divjine    tiste    še  

ne    uničene   in   glas  

  goloba    sredi    mesta 

sporočila: »veš kaj daj  

mi še malo časa 

da zaključim misel« 

 ki ne more  

    ki noče   biti zaključena 

ki hoče plavati  po zaslonu     

 v digitalnem morju  

valovi  besed     

ki lomijo ne- 

katere besede     in ustvarjajo  

druge     prostore    odprto morje 

glasen ocean    tudi   nafta   se  

oglaša    skozi črke    in čas  

ki se upogiba z njo 

kako   kako   pisati 

živeti  v tem    ritmu   

difrakcije 

kako plavati    

zaključiti   misel 

 

 
22 Barad (2014, str. 168): »z obračanjem – ne z vračanjem kot reflektiranjem ali vračanjem v preteklost, ki je bila, 

ampak obračanje (ang. re-turning), kot obračanje [nečesa] znova in znova – iterativna intra-akcija, re-difrakcija, 

ponovna difrakcija v ustvarjanju novih temporalnosti (prostorskočasovnegasnovanja), novih vzorcev difrakcije.« 
23 Barad (2014, str. 176): »igra ne/determiniranosti, ki vznemirja binarnost jaz/drugi in predstavo o sebi kot 

enotnosti. Jaz sam je mnogoterost, superpozicija biti, postajanj, tukaj in tam, zdaj in takrat. Superpozicije, ne 

opozicije.« 

 

 

poslušati glas  

    odziv 

kako 

_ 

najprej     teci 

     igraj se skrivalnice     z  

mačkom     obračaj  ne da   se vračaš  

   kot da stopiš nazaj    v preteklost  

ki je tam nekje22 

poslušaj   in vstani    na noge 

ko zaslišiš  

  na preprogi  je 

odmev   cingljanja 

valovi igre  in včasih bitke 

 ko bereš-pišeš 

kot jaz 

   ki je multipli 

superpozicija biti 

postajanj 

'tukaj in zdaj'-ev 

'zdaj in takrat'-ov23 

upognjen jaz 

  ko piše 

živi



31 

 

Kot zapiše tudi McKnight (2016, str. 199) poezije, uporabljene v tem delu, ne razumem kot 

'visoke umetnosti', ampak prej kot raziskovalno strategijo, s katero poskušam preseči 

akademsko pisanje z bolj »materialno osveščenimi, senzorno odprtimi, pogosto subverzivnimi 

jezikovnimi produkti«, da bi nas tovrstno pisanje vse povabilo, da mislimo, obstajamo, 

postajamo, se premikamo drugače.  

To delo tako lahko opišem kot difrakcijo različnih tekstov in poezije, z namenom zamišljanja 

socialnega dela onkraj (antropocentričnih in humanističnih) odnosov (zgolj) z ljudmi. 

Difraktivni pristop bo uporabljen skozi celotno delo – tudi tam, kjer ne bo poezije, saj si želim 

različne ideje in tekste postaviti bok ob bok, pogledati skozi več različnih perspektiv (naenkrat, 

skupaj-narazen) in pustiti, da razlike (ki že obstajajo in ki pri tem nastajajo) producirajo nekaj 

novega, drugačnega. Kot sem zapisal že v predgovoru bolj znanstvenih/strokovnih tekstov ne 

ločujem od poezije, pogosto oboje tudi združujem, pri čemer dosledno navajam tudi vire, ki so 

služili bodisi za inspiracijo, bodisi kot difrakcijo samo. Prav tako znotraj besedila uporabljam 

tudi slikovno gradivo, ki ga sproti ustrezno označujem, vendar pa le-tega ne razlagam na 

klasični način, torej da bi pojasnjeval, s kakšnim namenom sem jih dodal, ampak poskušam na 

vse pogledati kot na en raznolik skupek 'celote'.  

Magistrsko delo je sestavljeno iz naslednjih poglavij: 

1. Predgovor/Povabilo  

2. Uvod 

3. Raziskovalni pristop 

4. Vozlišča teorije-poezije (v katerem razdelujem posthumanistično teorijo, kot jo 

pojmuje Rosi Braidotti, pisanja Donne Haraway, filozofijo postajanja Gillesa 

Deleuza (in Felixa Guattarija) kot ju berejo druge_i avtorice_ji, teorijo t. i. novih 

materializmov, pri čemer se osredotočim na Jane Bennet in vitalni materializem ter 

Karen Barad in agentski realizem oz. delujoči realizem, ob tem pa imam vedno že v 

mislih tudi socialno delo in sem pozoren na potenciale, ki jih teorija odpira za sam 

raz-mislek o njem) 

5. (Po)etika omogočanja in trenutek srečanja (verjetno najbolj eksperimentalno 

poglavje v tem delu, ki služi tako kot 'povzetek' prebrane teorije, z drugimi besedami 

in morda ustrezneje pa dodatno difrakcijo prebranega-mišljenega-ustvarjenega 

skupaj z etiko v socialnem delu in vzpostavljanjem delovnega odnosa in osebnega 

stika) 



32 

 

6. Trenutek srečanja s poplavami (v katerem nadaljujem z raz-mislekom o socialnem 

delu, pri čemer se opiram tudi na tako imenovano zeleno socialno delo, ekološko, 

okoljsko socialno delo in post-antropocentrično socialno delo) 

7. Trenutek srečanja z mačkom (v katerem še dodatno k ustvarjanju povabim živali in 

skozi razdelavo socialnega dela z živalmi, kot le-to obstaja v tujini in zametki česa 

se morda pojavljajo tudi v Sloveniji, ter s konceptom postajanje (z) žival(jo) 

poskušam dodatno izrisati post-antropocentrično usmeritev socialnega dela) 

8. Trenutek srečanja z manjkajočimi časi (v katerem skozi t. i. časovno difrakcijo 

potujem skozi čas, da bi problematiziral pojem napredka in linearnosti časa, s tem 

pa tudi opominjam na problematičnost 'novih' relacijskih ontologije z vidika 

staroselskih študij, ki nas svarijo pred apropriacijo staroselskega znanja in 

nekritičnim ustvarjanjem 'novih' ontologij, ter razmišljam o drugačni temporalnosti, 

o pošastologiji (ang. hauntology) v socialnem delu) 

9. Zaključek? (ki sestoji iz sanj o svetu difraktiranimi skozi transkript svetovanja v 

katerega sem/bil so-udeležen, znotraj le-tega pa je prepredeno obravnavano 

področje in tematike) 

Bralke_ce ob tem vabim tudi k ne-linearnemu branju, saj so vsa poglavja zapisana tudi na način, 

da bi morala delovati kot fragmet širše mreže besedila; določene stvari, da bi jih poudaril, 

večkrat ponovim, prav tako pa se neizbežno poglavja med sabo prelivajo druga v drugo, morda 

tudi na načine, kot jih 'sam' nisem prepoznal.  

Za konec pa naj navedem še primer ustvarjene (oz. vsaj s tekstom) so-ustvarjene t. i. najdene 

poezije (ang. found poetry), ki je nastala ob branju petih propozicij o ustvarjanju vednosti v 

feminističnih novo materialističnih, posthumanističnih in postkvalitativnih pristopih, kot jih 

predlaga Taylor (2021, str. 27-39). To lahko razumem tudi kot difrakcijo pisanja (najdene) 

poezije (Prendergrast, 2006, str. 369) kot raziskovalne prakse VOX THEORIA (Prendergrast, 

2009, str. xxii) (v kateri se, vsaj deloma, pojavlja tudi VOX AUTOETHNOGRAPHIA (prav 

tam)) in postkvalitativnega pisanja, orientacijska točka katerega so feministični postkvalitativni 

novomaterialistični posthumanistični pristopi k raziskovanju (Murris, 2021, Taylor, 2021). K 

tem propozicijam sem se tekom branja-pisanja-razmišljanja večkrat vračal, kaj dodajal, 

spreminjal, obračal, premleval ... 

 

 



33 

 

Vednost v človeško-osrediščenih pristopih k 

raziskovanju: 

 

fokus je na individualnem 

kaj počne kaj reče? 

v (ne)besedah iščemo pomen 

kaj rečeš tako delaš 

 

Vednost kot materialno-diskurzivna praksa 

snovanja (ang. mattering)  

 

I. Vedenje se premakne od govora in teksta k 

materialnosti snovi, snovanju 

 

kaj pa če 

se izgubiš v vozliščih  

objektov-teles-prostora  

podrobnosti so pomembna (s)tvár 

 

II. Vedenje kot (s)tvárjenje vednosti 

 

(s)tvárjenje vednosti 

ki nima cene 

vedno znova in znova v postajanju 

prepletanje—človeško/nečloveška pluralnost 

kot mi dopušča afektivna utelešena kapaciteta 

so-delovanja—zmožnost odgovor-nosti 

    to kar lahko naredim, z drugimi 

    za druge, svet, morda tudi sebe 

odprto nedokončano v nedogled? 

 

III. Vednost nastaja: ustvari pogoje za razcvet 

radovednosti 

 

ali ustvarjam pogoje za razcvet radovednosti? 

poglej naokrog 

v opažanju je umetnost 

»vedno preveč knjig« 

        za cel ocean jih je ... 

zaplavaj v morju—kaj se zgodi če? 

 

IV. Vednost je etiko-onto-epistemološka 

uveljavitev vrednot in odgovor-nosti 

 

odgovor-nost za vsak rez 

v skupku v mnoštvu 

se Jaz raztopi  

da se ustvari vednost 

 

V. Diseminacija vednosti in komunikacija je 

performativno udejanjanje prakse (ang. 

practice-ing) 

 

poigraj se 

v dialogu 

z bralkami_ci 

poslušalkami_ci 

    poskušam

 

 

 

 



34 

 

3. Vozlišča teorije-poezije 
 

3.1 Postčloveško postajanje 

 

Predlog za poslušanje ob branju: Man's World - MARINA (2021) 

 

Že leta 2002 je Rosi Braidotti v uvodnih straneh knjige Metamorphores: Towards the 

materialist theory of becoming pisala, da živimo v čudnih časih, s čudnimi pripetljaji, v časih 

hitrih sprememb, ki pa ne zabrišejo relacij moči, pač pa jih celo še intenzivirajo, stopnjujejo 

(Braidotti, 2002, str. 1). Braidotti (prav tam) nadaljuje, da je:  

Življenje v takšnih časih hitrih sprememb [...] morda vznemirljivo, vendar je naloga, da 

te spremembe predstavljamo sebi in se produktivno ukvarjamo s protislovji, paradoksi 

in krivicami, ki jih povzročajo, večni izziv. [...] Če nekdo ne mara kompleksnosti, se v 

enaindvajsetem stoletju ne more počutiti kot doma. (Braidotti, 2002, str. 1) 

Transformacije, metamorfoze, mutacije in procesi sprememb so torej glede na Braidotti (2002) 

postali vsakdanjik sodobnih subjektov. Na podlagi tega spoznanja je izziv za 'vse nas' potem 

razmišljanje o procesih, raje kot o konceptih, ki bi izražali statičnost, stabilnost. Kot zapiše 

avtorica (Braidotti, 2002, str. 2), je lažje razmišljati o konceptu »A ali B, ali o B kot ne-A, kot 

pa o procesu, ki se odvija med A in B«. Avtorica nas tako spodbuja, da ne razmišljamo o tem 

kdo smo in kaj smo, ampak kaj si želimo postati ter kako predstavljati mutacije, spremembe in 

transformacije, namesto stabilne Biti (prav tam). 

Tovrstno mišljenje predstavlja izziv uveljavljenemu načinu mišljenja, preko katerega tako 

imenovano razliko mislimo na slabšalni način in jo predstavljamo negativno. Če si »različen 

od«, pogosto pomeni, da si »vreden manj kot« (Braidotti, 2002, str. 4). Če razlike namreč ne 

osvobodimo od tovrstnega negativnega naboja, potem tudi razmišljanje o različnosti ostane 

hierarhično in binarno opozicijsko (prav tam, str. 5). Nekdo je »jaz«, ker ni »Drugi« (ang. 

Other), »moški«, ker »ni ženska«, nekdo je »gej«, ker ni »heteroseksualec«, nekdo je »bel«, ker 

ni »temnopolt«, nekdo je »transspolen«, ker ni »cisspolen«, nekdo je »človek«, ker ni »žival« 

in tako naprej.  

Vprašanje o razlikah je povezano z vprašanji o identiteti. Kot zapiše Minh-ha (2000, str. 1210) 

je identiteta v kontekstu dominirajoče vednosti razumljena kot koncept esencialnega, 



35 

 

avtentičnega jedra, ki ostane skrito zavesti in ki zahteva izločitev, uničenje vsega kar je tujega, 

ne-resničnega sebi: »ne-Jaz«, drugi. Drugi (ali morda z drugimi besedami različen) pa tako 

postane nasproten jazu ali podvržen njegovi prevladi (prav tam). Iskanje identitete za Minh-ha 

(2000, str. 1210) pa postane iskanje izgubljenega, čistega, resničnega, pravega, izvirnega in 

avtentičnega jaza oz. sebe, ki je pogosto situiran v uničenju vsega kar je drugo, odvečno, lažno, 

pokvarjeno.  

Če identiteto razumemo kot identičnost, istost, kot značilnost »popolnega ujemanja nosilca 

lastnosti s seboj, ne glede na to, ali so vse lastnosti enake ali ne« (Stres, 2018, str. 357), če se 

identiteta nanaša na »celoten vzorec enakosti znotraj osebe, stil kontinuiranega jaza, ki prežema 

vse spremembe, ki jih je oseba doživela, potem razlika ostaja znotraj meja tega, kar razlikuje 

eno identiteto od druge« (Minh-ha, 2000, str. 1210). Po tem takem »X mora biti X in Y mora 

biti Y, X ne more biti Y,« zapiše avtorica Minh-ha (prav tam), vse_i, ki odstopajo od tovrstnega 

prevladujočega miselnega toka, torej vere v nespremenljivo, četudi krhko identiteto (ki, če bi 

bila izgubljena, predstavlja nevarnost za človeka), pa so npr. uvrščeni v kategorijo duševno 

bolnih, duševno nerazvitih (Minh-ha, 2000, str. 1210-1211). 

Braidotti (2013, str. 68) tak način razmišljanja poimenuje »dialektika drugosti«, ki jo razume 

kot notranji stroj moči humanističnega Moškega (ang. Man), ki razlikuje na hierarhični lestvici 

in ki postane njegovo orodje vladanja, upravljanja, »vse ostale modalitete  utelešenja pa so 

izgnane iz subjektne pozicije: ne-beli, ne-maskulini, ne-normalni, ne-mladi, ne-zdravi, 

hendikepirani, napačno oblikovani ali izboljšani ljudje« (Braidotti, 2013, str. 68).  

 

Mother Nature’s dying 

nobody’s keeping score 

i don’t wanna live in a Man’s world anymore 

 

Dialektika drugosti pa se nikakor ne konča pri človeških drugih. V filozofiji, kjer se navadno 

prevprašuje o vsem (Braidotti, 2019a, str. 6), vsaj v njenih konvencionalnih oblikah, je človek 

na podlagi temeljnega binarizma človeškega/nečloveškega že vsaj od časa razsvetljenstva v 

evropskem prostoru definiran po tem, kar ni:  

z Descartesom: ni žival, ni podaljšana in inertna snov (materija), ni vnaprej programiran 

stroj. Te binarne opozicije so predstavljale definicije z negacijo, ki so bile strukturirane 



36 

 

znotraj humanistične vizije človeka kot mislečega bitja par excellence. (Braidotti, 

2019a, str. 6-7) 

Drugi, ki naj bi se ontološko razlikovali od človeka (ang. Man), so tako še vsaj živali, organski 

drugi in zemeljski drugi, ki so hierarhično postavljeni nižje, na stran živalskosti, deviantnosti, 

pošastnosti, divjaštva (Braidotti, 2013, str. 68). Za Braidotti (prav tam) gre pri tovrstnem 

ločevanju in hierarhiziranju za inherentno antropocentričen, ospoljen, rasiziran proces, ki služi 

vzdrževanju bele, maskuline, heteroseksualne evropske civilizacije.  

Kako potem sploh še razmišljati o človeku, če je v tem konceptu zakoreninjena vsa zgodovina 

(in sedanjost) izključevanja vseh drugih, človeških in ne-človeških?  

 

kako  

sploh 

pisati 

o prepletenem svetu 

kreativnih eksperimentacijah 

v postfilozofskih vizualizacijah 

ko si večina dneva 

skupek postelja-človek-telefon-računalnik 

ko bereš o svetu 

tam zunaj 

o prelepih potokih  

in čarobnih jezerih  

gorečih poljih 

mrtvih otrocih 

skupek postelja-človek-depresijocen-smrt-telefon-ekocid-genocid-cisnormatitvnost-muskocen-

postkvalitativnost-ustvarjalnost-bolečina-smeh-vesolje-Gaia24-mačke-htulucen-abelizem-dualizem-

seksizem-feminizem-posthumanizem-cinizem 

in še kakšen -izem in še 

 
24 »Zemlja/Gaia je ustvarjalka in uničevalka, ne pa vir za izkoriščanje, ali varuhinja, ki jo je treba zaščititi, ali 

doječa mati, ki obljublja hrano. Gaja ni oseba, temveč kompleksen sistemski pojav, ki sestavlja živi planet. Gajin 

poseg v naše zadeve je radikalno materialistični dogodek, ki zbira množice. [...] [Ogrožano ni življenje na zemlji 

samo po sebi] – mikrobi se bodo prilagodili, milo rečeno –, temveč [so ogrožane] življenjske možnosti na Zemlji 

za ogromno vrst, vrst, združb in posameznikov v »dogodku«, ki že poteka in se imenuje šesto veliko izumrtje.« 

(Haraway, 2016a, str. 43) 



37 

 

in še 

in še 

da še komaj zadiham 

da še komaj odpiram oči 

da še komaj vstajam iz postelje 

kako 

sploh 

pisati 

o  

tem? 

 

Ferrando (2020, str. 67) zapiše, da je 'človek' zgodovinski pojem, ki se nanaša na kulturno 

specifične poglede na procese, ki so povzročili nastanek tega, kar bo kasneje opredeljeno kot 

človeška vrsta. Prepoznanje statusa človeka zgodovinsko variira (Ferrando, 2020, str. 77), 

vsaka kulturna paradigma pa temelji na nizu predpostavk in pristranskosti tistih ljudi, ki 

postavljajo kulturne norme (Ferrando, 2020, str. 68). Za avtorico (prav tam) so do nedavnega 

to bili moški.  

Braidotti (2013, str. 15) zapiše, da je v današnji dominantni (torej evrocentrični) paradigmi 

subjektiviteta enačena z zavestjo (ang. conciousness), univerzalno racionalnostjo in samo-

regulacijskim etičnim vedênjem (ang. ethical behaviours), medtem ko je Drugost (ang. 

Otherness), definirano kot njegov »negativni, zrcalni dvojnik« (prav tam). Braidotti (2022, str. 

6) to med drugim poimenuje tudi kot »liberalna vizija avtonomne_ga posameznice_ka«. 

Ferrando (2020, str. 71) trdi, da je bilo prepoznavanje tega kar je človeško, zgodovinsko podprto 

z negativno redukcijo drugih oz. preko nepriznavanja utelešene drugačnosti in tako imenovane 

ontoepistemološke pluralnosti, na podlagi različnih sočasnih izključitev tistih, ki so bili 

označeni kot nečlovek (ang. inhuman) in manj-kot-človek (ang. less-than-human). Če razlika 

med 'mano' in 'tabo' implicira inferiornost 'drugega', ki ni 'jaz', potem je ta nek 'drugi' (bodisi 

ospoljen, rasiziran, naturaliziran) reduciran na status človečnosti, ki je 'manj kot', njeno_govo 

telo pa pogrešljivo (Braidotti, 2013, str. 15). 

Tovrstne redukcije in izključitve pa niso zgolj abstrakcije, saj se vso to mišljenje pretvori v 

neusmiljeno nasilje za (poleg drugih Drugih) resnične ljudi, ki slučajno sovpadajo s 

kategorijami tovrstne negativne razlike (Braidotti, 2022, str. 19). Čeprav je teh ljudi mnogo in 



38 

 

so raznovrstni, se jim ravno zato, ker niso tisto »Eno«, »Človek« (kar avtorica ponovno s 

pomenljivim poudarkom zapiše kot Man, torej Moški = Človek), zavrne družben in simbolni 

obstoj, ter postanejo pogrešljive_i in pogosto nezavarovane_i. (prav tam). Kot zapiše Ferrando 

(2020, str. 70), bomo morda, ko se človeka ne bo več razumelo kot »Enega«, ampak kot 

mnoštvo, lahko poudarili drugačne pojme in prakse npr. medsebojno odvisnost, simbiozo in 

afiniteto kot osnovo (torej namesto drugačenja vseh raznolikih).  

Pri postčloveškemu stanju, kot ga opisuje Braidotti (2013, 2019a, 2019b, 2022), tako gre za 

spodbudo:  

k preseganju evrocentričnih humanističnih reprezentacijskih navad in filozofskega 

antropocentrizma, ki ga te navade prinašajo. Danes ne moremo več nekritično izhajati 

iz osrednjega pomena človeka kot Človeka (ang. Man) in kot Anthroposa ter tako 

ohranjati starih dvojnosti. To priznanje nas ne vrže nujno v kaos nerazlikovanja (ang. 

chaos of non-differentiation) in ne v spekter izumrtja (ang. spectre of extinction). Pač 

pa kaže v drugo smer, v neko drugo sredino, v nek drug milje (ang. another milieu). 

(Braidotti, 2019a, str. 8) 

In ravno posthumanistična subjektiviteta, kot jo ponuja Braidotti (2013), poskuša subjekt oz. 

subjektiviteto misliti onkraj tako imenovane evrocentrične paradigme, ki implicira »dialektiko 

sebe in drugega, binarno logiko identitete in drugosti« (Braidotti, 2013, str. 15).  

Namesto enotne subjektivitete nam Braidotti (2013) ponuja razmišljanje o nomadski 

subjektiviteti iz česar za njo izvira možnost tako imenovane posthumanistične etike, ki predlaga 

»povečan občutek medsebojne povezanosti med seboj in drugimi, vključno z ne-človeškimi ali 

'zemeljskimi' drugimi, z odstranitvijo ovire egocentričnega individualizma« (Braidotti, 2013, 

str. 49-50). To zanjo deluje v okviru posthumanističnega feminističnega okvirja, ki »politično 

subjektiviteto« razume kot heterogenski skupek (ang. heterogeneous assemblage) utelešenih in 

vdelanih ljudi (Braidotti, 2022, str. 6), hkrati pa nas spodbuja k redefiniciji tega, kar bi človek 

sploh lahko bil (ali postajal).  

Kot sem zapisal že v poglavju Raziskovalni pristop, v postkvalitativnih pristopih ontologija ni 

o 'biti' ampak o 'postajanju' (Murris, 2021, str. 3). Claire Colebrook (2002a, str. xx-xxi), ki 

ponuja svoje branje in razlago filozofije Gillesa Deleuza zapiše, da je problem Zahodnega 

mišljenja to, da začne z bitjo (ang. being), ki si jo nato predstavlja kot nekaj kar šele prehaja v 

postajanje ali gibanje (prav tam; Adkins, 2015, str. 141). Prav tako je v tej misli, ontologiji, 

pogosto privilegiran ravno človek (ang. man), ki je temeljno bitje, tisti, ki je stabilen 



39 

 

spoznavalec, subjekt, ki zgolj gleda na svet sprememb in postajanja. Alternativno, drugačno 

misel, ontologijo, Deleuze ponuja s tem, da vztraja, da je vse življenje raven postajanja (ang. 

plane of becoming), učinek le tega pa je med drugim tudi percepcija fiksnih bitij (človeka, 

živali, predmeta …). Naša naloga tako postane to, da prenehamo »gledati na življenje v fiksnih 

in nepremičnih okvirjih. To pomeni, da mora postati tudi samo mišljenje gibljivo in se 

osvoboditi fiksnih temeljev človeka kot subjekta« (Colebrook, 2002a, xx–xxi). Deleuze (skupaj 

s Felixom Guattarijem) ponuja radikalno drugačno ontologijo kot to katere smo navajene_i, z 

mnogo koncepti, da nam pomagajo misliti drugače (St. Pierre, 2017b, str. 1080). Nekaj le teh 

je npr. skupek (ang. assemblage), rizom (ang. rhizome), telo brez organov (ang. body withouth 

organs), deteritoralizacija (ang. deterritoralization), abstraktni stroji (ang. abstract machines) 

(Deleuze in Guattari, 2013, str. 585-597). haecceitybecomingwomanbecomingchildbecominganimal 

Če smo torej v prevladujoči, Zahodni misli nagnjeni k razmišljanju, da obstaja nekaj takega, 

kot je kategorija »človeka«, ki se nato razlikuje glede na raso, razred, spol itd., Deleuze 

zagovarja ravno nasprotno (Colebrook, 2002a, str. 84):  

Življenje je tok kompleksnih razlik, vendar smo na široko raznoliko polje vsilili 

kategorijo »človeka« (ang. man) ali »človeštva«. Vzeli smo vse tokove človeškega 

postajanja—linije spomina, navade, konceptualnosti, družbenosti in fantazije—in 

proizvedli razširjeni objekt »človeka« (Colebrook, 2002a, str. 84). 

Ne zgolj človek, vsak individuiran (ang. individuated) organizem je za Braidotti (2019a, str. 

52) tako imenovana aktualizacija virtualnih nečloveških (ang. nonhuman in inhuman) tokov 

postajanja, saj za Deleuza ne obstaja Življenje kot en sam sistem, temveč le stalni tokovi in 

transformacije sil. Z drugimi besedami: »Deleuze vztraja, da domnevni realni svet, ki bi obstajal 

onkraj toka postajanja, ni stabilen svet biti; ni ničesar razen toka postajanja. Vsa »bitja« so le 

relativno stabilni trenutki v toku postajanja-življenja« (Colebrook, 2002b, str. 125). 

Zaradi tega nas Colebrook, v razmišljanju z Deleuzom spodbuja, da se namesto tega, da 

sprejemamo, kaj človeško življenje je, vprašamo, kako je nastalo iz vseh svojih virtualnih 

potencialov (Colebrook, 2002a, str. 84). Za Braidotti (2002, str. 118) procesi postajanja niso 

utemeljeni na stabilnem, centraliziranem Jazu (ang. Self), ki bi nadzoroval njihov razvoj, pač 

pa na ne-enotnem, večplastnem in dinamičnem subjektu. Postajanja, za Braidotti (prav tam) 

potiskajo subjekt do njenih_govih meja, v stalnem soočanju (srečevanju) z zunanjimi, 

drugačnimi drugimi. In ravno posthumanistično subjektiviteto, kot sem jo omenil že zgoraj, 

razvija na podlagi tovrstnega razumevanja sveta (Braidotti, 2019a, str. 54), katere: 



40 

 

Prva značilnost je materialistična procesna ontologija, ki temelji na imanenci in 

postajanju, opredeljenih kot ustvarjalna praksa aktualizacije virtualnega. Drugič, 

posthumanistična subjektiviteta je strukturirana z ontološko relacijskostjo, ki vključuje 

moč aficirati in biti aficiran.25 Tretjič, vključuje kritično distanco do humanizma in 

antropocentrizma in spoštuje moč nečloveških elementov. Četrtič, transverzalne 

subjektivitete so sestavljene v načinu eko-zofskih skupkov (ang. eco-sophic 

assemblages), ki vključujejo nečloveške akterje. Nazadnje, poudariti želim 

utemeljenost, umeščenost in perspektivistično dimenzijo, ki jo dopolnjuje etična težnja 

po sestavljanju manjkajočih ljudi (ang. missing peoples), opredeljenih kot virtualnih 

entitet. (Braidotti, 2019a, str. 54) 

Za trenutek predlagam, da se ustavimo pri omenjenih manjkajočih ljudeh. Za socialno delo, ki 

bi si prizadevalo biti (ali postajati) onkraj človeških odnosov, vendar človeka pri tem ne bi 

želelo zapostaviti, je razmislek o manjkajočih ljudeh, ljudstvu o katerem piše Braidotti (2019a, 

str. 54; Braidotti, 2019b, str. 49-52) ključno. Gre namreč za »resnične subjekte, katerih znanje 

nikoli ni prišlo v obstoječe uradne kartografije,« (Braidotti, 2019b, str. 51) v humanizmu. Z 

drugimi besedami gre za sisteme znanj, vednosti, ki izvirajo (vsaj) iz staroselskih vednosti, 

feminizma, kvirovstva, ljudi z ovirami (prav tam), za ljudi, ki v znanosti pogosto tudi empirično 

manjkajo (Braidotti, 2019a, str. 162). Za socialno delo onkraj človeških odnosov bi potem v 

tem primeru rabile_i razmisliti o tem kateri ljudje manjkajo v socialnem delu, katere vednosti, 

znanja, izkušnje, še niso del socialno delavske teorije, prakse, raziskovanja, katere teoretizacije, 

prakse socialnega dela so marginalizirane in kakšna zavezništva se lahko sklepajo s tovrstnimi 

vednostmi (ki že obstajajo) ter kako omogočiti tudi tiste, ki morda še niso aktualizirane 

(obstajajo pa virtualno).  

Da bi lahko sploh začele_i obravnavati človeka v postčloveških časih, pa Braidotti (2019a, str. 

11) predlaga, da skrbno utemeljimo izjavo »mi ljudje«. Kdo/kaj smo 'mi'? Avtorica namreč 

zapiše, da »mi« nismo eno in isto, kajti človek je »materialno vdelan in utelešen, diferenciran, 

afektivni in relacijski« (Braidotti, 2019a, str. 12). Ne smemo namreč podleči univerzalizmu 

(npr. vsi ljudje smo enaki), saj bi s tem ponovno sledili viziji človeškega, ki jo je ustvarila 

 
25 Deleuze in Braidotti se opirata na spinozistično oz. monistično razumevanje afekta, kot vitalne sile, ki ni 

umeščena v človeka, ampak gre za intenzivnost ali energijo, ki obstaja v razpokah relacijskosti, kjer se sestavljeni 

odnosi omogočajo ali omejujejo v svojem postajanju (Murris in Bozalek, 2019, str. 878). Braidotti (2002, str. 104) 

zapiše, da so afekti zmožnosti telesa, da vstopa v relacije – da je aficirano: »Relacije so torej virtualne povezave, 

ki jih telo lahko vzpostavi z drugimi telesi. Telo tukaj označuje zgolj doziranje in sestav sil, del prostorsko-časovno 

umeščenih afektov: gre za multipli pojav« (Braidotti, 2002, str. 104). 



41 

 

evropska kultura v svojem hegemonističnem, imperialističnem in razsvetljenskem načinu 

delovanja. Če torej govorimo »mi ljudje«, to mora pomeniti, da sprejmemo tako imenovane 

notranjo razlikovane in utemeljene ideje človeškosti (Braidotti, 2019a, str. 12). Prav tako bi 

priznavanje »utelešenih in materialno umeščenih, relacijskih in afektivnih pozicij ljudi« za 

Braidotti (prav tam) pomenilo obliko situirane (umeščene) vednosti26, »ki krepi posamične in 

kolektivne sposobnosti za etično odgovornost ter alternativne načine ustvarjanja znanja« (prav 

tam). 

Braidotti (2019a, str. 54) tako predlaga kolektivni subjekt: »me_i-smo-(vse_i)-skupaj-v-tem-

ampak-me_i-nismo-en_a-in-ista_i« (ang. we-are-(all)-in-this-together-but-we-are-not-one-

and-the-same). 

nekateri so anksiozni 

ker kdo pa sem če ne Človek? 

po kom se naj zgledujem če ne po Moškem? 

 

ah dragi človek, 

dragi mož, 

nikoli nisi bil  

ne univerzalen 

ne nevtralen 

ne sam 

 

za začetek se vprašaj(mo) kdo smo 'mi' 

ker ni časa za žalovanje 

a tudi veseliti se 

je prezgodaj 

 
26 Termin situirana vednost oz. umeščena vednost (ang. situated knowledge) je skovala Donna Haraway (1988), 

da bi poudarila neločljivost epistemologije, ontologije etike in politike (Rogowska-Stangret, 2018). Znanost 

namreč ne more biti nevtralna, saj je že vedno (pre)obremenjena z relacijami moči (nevtralnost v znanosti bi 

namreč pomenila, da je možno ustvarjati znanstveno vednost nekje od zgoraj, popolnoma neobremenjeno z vsem 

ostalim – to Haraway (1988, str. 589) poimenuje kot »božji trik«). Namesto tega Haraway (prav tam) predlaga 

utelešen pogled, ki je že vedno kompleksen, kontradiktoren, strukturiran. Ne zgolj v trdih znanostih, tudi v 

družboslovju, posebej v paradigmi »močnega« družbenega konstruktivizma (prav tam, str. 576), pride do 

relativizma, ki zavrača kakršnokoli objektivnost, saj se promovira vizija »raznolikih mnenj«, ki so vsa 

»enakovredna« (Rogowska-Strangret, 2018). Oboje v razmišljanju z Barad in St. Pierre problematiziram v 

podpoglavju izvajalec pred dejanjem in reprezentalizem.  



42 

 

 

smo res 'vsi' v istem čolnu? 

morda kak čoln pušča 

morje pa je umazano z nafto 

 

razglejmo se naokrog: 

z vsakim izbrisom Slike 

v pesku nastane mozaik 

 

a rabimo nove kompase? 

ali celo alethiometre? 

kdo jih bo vedel prebrati? 

kdo si sploh še želi brati? 

bo ta nekdo tudi nekaj? 

drugo drugega 

ki že čaka  

v meni-tebi-nas 

 

»me_i-smo-(vse_i)-skupaj-v-tem-ampak-me_i-nismo-en_a-in-ista_i« 

 

valovi oceana v lomljenju 

in ustvarjanju novih valov 

okrušeni in zlepljeni kamni 

v vseh še ne poznanih barvah 

 

izgubljeni in pozabljeni v podčrtaju 

hrepeneči po izrazu 

še ne/izrečene in ne/mišljene besede 

ki že pojejo svoje pesmi 

 

orkester mačke in psa in metulja in 



43 

 

galeba in goloba in kače in žabe in mene 

in tebe 

in kamnov: 

razgiban teren, nekje so skale 

drugje diamanti 

 

»me_i-smo-(vse_i)-skupaj-v-tem-ampak-me_i-nismo-en_a-in-ista_i« 

 

Postčlovek (ang. posthuman) ima za Braidotti (2019a, str. 12) tako empirično (kot vdelan in 

utelešen subjekt) kot tudi figurativno dimenzijo. Figuracije, kot jih razloži avtorica (Braidotti, 

2022, str. 212-213), so pripomočki k razmišljanju kompleksnosti, teoretske fikcije, s katerimi 

lahko so-delujemo onkraj hierarhičnosti in binarnosti, orientacijske točke proti svetovom, kjer 

biti drugačen-od ni obsodba (ang. indictment) in razmišljanje, ki je drugačno ne pomeni nujno, 

da je vredno manj kot standardna norma Moškega/Antroposa. Po njenih besedah gre za 

teoretsko kartografsko orodje, ki si prizadeva razmišljati, delovati s človekom v času hitrih 

sprememb skozi interdisciplinarnost in skupaj z različnimi diskurzi, ki so nastali kot kritika 

tako humanizma kot antropocentrizma (Braidotti, 2019a, str. 12). 

 

3.2 Antropocen(trizem) 

 

Predlog za poslušanje: Human – The Killers (2008) 

 

'Me_i', tako človeške_i, kot nečloveške_i prebivalke_ci planeta, ki ga kličemo Zemlja, smo za 

Braidotti (2019a, str. 2) pozicionirane_i med tako imenovano četrto industrijsko revolucijo 

(ang. Fourth Industrial Revolution) in šestim izumrtjem (ang. Sixth Extinction) »med 

algoritemskim hudičem in zakisanim globokim modrim morjem« (prav tam). V času napredne 

tehnologije (robotike, umetne inteligence, nanotehnologije, biotehnologije, interneta), kjer meje 

med digitalnim, fizičnim in biološkim postajajo zamegljene in v času izumrtja, ki se nanaša na 

(iz)umiranje vrst znotraj geološke dobe, v katero smo prišle_i zaradi človeških aktivnosti (prav 

tam). Gan, Tsing, Swanson in Bubandt (2017, str. 4) zapišejo, da: 



44 

 

živimo na pragu izumrtja, ki je po obsegu primerljivo z izumrtjem v kredi in paleogenu 

(K-Pg) pred 65 milijoni let, ko so izumrli dinozavri in približno 75 odstotkov vseh oblik 

življenja na planetu [čeprav] sedanjega dogodka, »šestega izumrtja«, ne bo povzročil 

asteroid iz vesolja, ki bi padel na Zemljo. Izumrtje, ki se trenutno oblikuje na obzorju 

naše skupne prihodnosti, je posledica moderne industrije.  

Pozicionirane_i smo torej nekje znotraj nekega obdobja, ki ga lahko imenujemo tudi 

antropocen. Gre za predlagano ime sedanjega geološkega epoha (Gan, Tsing, Swanson in 

Bubandt, 2017, str. 1, Noble, 2021, str. 100) in s tem označuje zgodovinski trenutek, ko je 

človek postal geološka sila, zmožna vplivati na vse življenje na planetu (Braidotti, 2013, str. 5).  

Sam termin antropocen (ang. anthropocene), po Haraway (2016a, str. 44), izvira iz pisanja 

ameriškega ekologa Eugena Stoermerja v zgodnjih 1980-ih, ki je predstavil ta termin, da bi 

opozoril na dokaze o transformativnih učinkih človeških dejavnosti na zemljo. Samo 

poimenovanje antropocen se nato pojavi v globalizacijskih diskurzih v letu 2000, ko je danski 

Nobelov nagrajenec Paul Crutzen s tem terminom opisal novo geološko dobo, ki je nadomestila 

tako imenovan holocen (geološko obdobje od zadnje ledene dobe oz. konca pleistocena pred 

dvanajst tisoč leti). Tako imenovane antropogenske spremembe, ki so jih povzročili parni stroj 

in uničevalne porabe premoga od sredine 18. stoletja naprej, so namreč razvidne v zraku, vodah 

in skalah (prav tam, str. 45).  

Gan, Tsing, Swanson in Bubandt (2017, str. 5) zapišejo, da so določene_i znanstvenice_ki prav 

tako opisale_i antropocen kot »veliki pospešek« (ang. Great Acceleration), s čimer so želele_i 

poudariti naglo rast destruktivnih okoljskih učinkov človeške industrije od druge polovice 

dvajsetega stoletja naprej:  

Ogromen porast emisij ogljikovega dioksida, metana in nitratov v ozračju zaradi 

industrializiranega kmetijstva, pridobivanja rudnin, proizvodnje, ki temelji na nafti, in 

globaliziranih ladijskih/transportnih omrežij je prehitel vse druge ritme življenja. (prav 

tam) 

Braidotti (2019a, str. 82) problematizira študije antropocena zaradi njihovih pristranskosti do 

anksioznosti dominantnih kultur, etničnih skupin in razredov, kot da gre za pojav »belske 

panike«, povezane z maskulinim strahom in krščanskimi vizijami (prav tam, str. 83). Problem 

takih študij je za Braidotti (prav tam) ravno to, da se sklicujejo na abstrakten in unificiran pojem 

'človeka', ki spregleda raznolikost materialno utelešenih in vdelanih analiz. In ravno zaradi 

zavračanja tovrstne kompleksnosti »prav tako ne priznavajo različne cene, ki jo različni ljudje 



45 

 

plačujejo v smislu okoljskih, družbenih in gospodarskih posledic ekoloških katastrof (Braidotti, 

2019a, str. 83). 

Za Haraway (2016a) je poimenovanje antropocena kot takega nezadostno. To zapiše v daljšem 

citatu:  

Kaj se zgodi, ko človeška izjemnost in omejeni individualizem, ti stari žagi Zahodne 

filozofije in politične ekonomije, postaneta nemisljivi v najboljših znanostih, bodisi 

naravoslovnih ali družbenih? Dejansko nemisljivi: nista več na voljo, da bi z njima 

mislili. Biološke znanosti so bile še posebej močne pri kvašenju predstav o vseh smrtnih 

prebivalcih zemlje od imperializirajočega osemnajstega stoletja. Homo sapiens—

Človek kot vrsta, Anthropos kot človeška vrsta, Moderni človek—je bil glavni produkt 

teh praks vednosti. Kaj se zgodi, ko najboljše biologije enaindvajsetega stoletja ne 

morejo opravljati svojega dela z omejenimi posamezniki in konteksti, ko organizmi in 

okolja ali geni in karkoli že potrebujejo, ne vzdržujejo več preplavljajočega se bogastva 

bioloških vednosti, če so sploh kdaj? Kaj se zgodi, ko se organizmov in okolij komajda 

spomnimo iz istih razlogov, zaradi katerih se tudi ljudje, ki so zadolženi na Zahodu, ne 

morejo več predstavljati kot posamezniki in družbe posameznikov samo v človeški 

zgodovini? Zagotovo se tak transformativni čas na zemlji ne sme imenovati antropocen! 

(Haraway, 2016a, str. 30-31) 

Namesto antropocena Donna Haraway (2016a) uporablja skovanko htulucen (ang. Chthulucen), 

besedo, sestavljeno iz dveh grških korenov khthon in kainos (Haraway, 2016a, str. 2). Kainos, 

kot razlaga Haraway, za njo pomeni zdaj, čas začetkov, čas nadaljevanj, čas svežine in prav nič, 

kot poudarja »v kainosu ne more pomeniti konvencionalne preteklosti, sedanjosti ali 

prihodnosti« (prav tam). Kainos lahko razumemo kot polnega dedovanj, spominjanj, polnega 

prihodov, negovanja tega kar morda še bo (prav tam). Khthon oz. khtohnični, htonični pa so za 

Haraway zemeljska bitja, tako starodavna kot sedanja: »Htonične si predstavljam kot polne 

lovk, tipalk, prstov, vrvic, bičev, pajkovih nog in zelo neukrotljivih las« (prav tam). S 

pojmovanjem htulucena želi orisati nujnost življenja in umiranja skupaj drug_a z drugo_im, ki 

se ostro odziva na diktate tako Antroposa kot Kapitala (prav tam).  

 

življenje, tista nerodna hoja 

držanja za roke 

    ki včasih boli 



46 

 

    včasih tali ledene prste 

in skakanja po betonu 

    čez luknje 

    ustvarjanje novih razpok 

včasih sedenje  

na ramenih drugega 

    včasih nošenje bolečine 

    včasih veselja 

    težo sveta 

        tukaj in zdaj 

kot smrtna bitja 

        v nedokončanih vozliščih 

        krajev, časov, (s)tvari, pomenov27  

življenje, v Chthulucenu: 

na uničeni zemlji 

vztrajanje s težavo življenja in umiranja 

kjer nas Tehnologija ne bo odrešila 

    a sploh slišiš petje ptic 

    ali jih presliši  

        Spotify? 

are we human?  

or are we dancer? 

a vendar še ni čas za Apokalipso 

morda za čudaška sorodstva 

    kjer »postajamo skupaj, 

    ali sploh ne postajamo.«28 

    kaj govori ptica? 

        drevo že ve 

 

 
27 (Haraway, 2016a, str. 1) 
28 (Haraway, 2016a, str. 4) 



47 

 

Pomembno je, da se izogibamo futurizmu in vztrajamo s težavo (ang. staying with the trouble) 

(so-bivanja in so-umiranja) ki je za Haraway (2016a, str. 4) resnejša in živahnejša. Vztrajanje, 

bivanje s težavo od nas zahteva ustvarjanje 'čudaških sorodstev' (ang. oddkin) – torej drugačna, 

nenavadna sorodstva, ki presegajo tradicionalne človeške in biološke povezave ter vključujejo 

večvrstna zavezništva, ki odpirajo nove etične možnosti za preživetje in so-obstoj v kriznih 

časih. Kot zapiše avtorica:  

Vztrajanje s težavo zahteva ustvarjanje čudaških sorodstev; to je, potrebujemo drug_a 

drugo_ega v nepričakovanih kolaboracijah in kombinacijah, v vročih kompostnih kupih. 

Postanemo skupaj drug_a z drugo_im ali pa sploh ne. (Haraway, 2016a, str. 4).  

Haraway in Braidotti pa nista edine, ki problematizirajo pojem antropocena. Sam pojem je 

namreč, kot opisuje Braidotti (2019b, str. 32) že proizvedel nova, različna pojmovanja, kot so 

kapitalocen, plasticen, antropo-obscen, plantažocen. Bauman (2023, str. 14) denimo uporablja 

izraz obdobje, ki ga poganjajo fosilna goriva, da bi poudarila, da je primarno hitrost modernega 

življenja, ki ga poganjajo fosilna goriva, tisto, kar je zanjo ključno za mnoge družbene in 

ekološke probleme. Braidotti (2019b, str. 32) zapiše, da ti neologizmi izražajo: »pospeševalno 

težnjo in njihovo širjenje vzbuja vznemirjenje in ogorčenje pri mislecih, ki poskušajo kritično 

pojasniti postčloveško stanje.«  

 

plastikocen 

popil sem evro devetinosemdeset 

vode-fruktoze-kislin-D3-niacina-B6-B12-magnezija-cinka-selena 

arome ki je ne znam opisati 

    baje limone in kaktusa 

zbodem se na pokrovčku  

    za varovanje narave gre! 

 

ko jo poplaknem skupaj s kavo 

po stranišču 

se spomnim na eno epizodo 

Johna Oliverja29 

 
29 (Last Week Tonight, 2021) 



48 

 

nekaj o recikliranju: 

1 PET—verjetno bo reciklirana 

 

večina plastike v košu za embalažo 

verjetno ne 

kje bo pristala?  

koga bo ubila? 

vse okrog?  

mene in tebe, v meni in tebi: 

plastika 

 

»Bienvenue à l’ère du plasticocène«30 

 

ampak sem pa se vsaj okrepčal 

z vitamin well upgrade  

    Prosim reciklirajte             

 

Braidotti (2019b, str. 32) vseeno ostaja pri pojmovanju antropocen, saj, kot zapiše »ne želi 

dodajati k diskurzivni inflaciji«, se pa vprašanja antropocena loteva materialistično in ga 

razume kot »kot večplastno postčloveško stanje, ki vključuje okoljske, družbeno-ekonomske 

ter čustvene in psihične razsežnosti naših ekologij pripadnosti«.  

 

pravijo mi antropocen  

    in morda pri tem pozabijo 

    na tehnološko štafeto 

in da bogati se še bolj bogatijo 

vse dokler jih ne ustrelijo 

kako me boste še poimenovali? 

kapitalocen, plasticen, htulucen? 

AI-obscen, depresijocen, muskocen 

 
30 (Roy, 2024) 



49 

 

genocidocen, ekocidocen, skibidicen 

dokler ne pride do inflacije 

 

zato zaenkrat ostanem antropocen 

večplastno, postčloveško stanje 

okolja-družbe-ekonomije-afektov-psihe-ekologije  

are we human? 

or are we dancer? 

 

Kot zapiše Deborah Bird Rose (2017, str. G55) nas termin antropocen lahko opomni tudi na to, 

da še ni čas, da se odrečemo občutku človeške izjemnosti (ang. human exceptionalism), ampak 

nam namesto tega »antropocen s poudarjanjem izjemne škode, ki jo povzročajo ljudje, pokaže 

potrebo po radikalno predelanih oblikah pozornosti do tega, kar človeško vrsto označuje kot 

drugačno.« 

Antropocentrizem, po drugi strani, opisuje prepričanje, da so ljudje elitna vrsta v centru 

svetovne zgodovine (Bozalek in Pease, 2021b, str. 2). Kot je v socialno delavski literaturi 

zapisal že Besthorn (1997, str. 24), je antropocentrizem v samem jedru modernizma in 

predvideva, da je vesolje esencialno človeško-osrediščeno. Antropocentrizem razume ljudi kot 

gospodarje svojih lastnih usod in zmožne samostojne in individualne izbire za uresničitev 

njihovih ciljev (Besthorn, 1997, str. 25). Prav tako antropocentrična pristranskost modernizma 

zavrača inherentne povezave med ljudmi in naravnim okoljem ter ustvarja dihotomijo med 

ljudmi in naravo; narava je bila odstranjena iz razumevanja 'našega' človeškega okolja in 

'našega' razumevanja človeka samega, kot da smo postale_i denaturalizirane_i (ang. denatured) 

(prav tam).  

Poleg tega moderen, antropocentrični um pogosto predvideva, da so t. i. atavistični ljudje in 

družbe želele »pobegniti njihovemu primitivnemu, divjaškemu čudenju in preprostemu, 

monotonemu življenjskemu stilu, medtem ko so sanjali o zori bolj civiliziranega obstoja.« 

(Besthorn, 1997, str. 27). Ta pogled je bil prav tako strogo utrjen skozi konvencionalno 

izobrazbo in socializacijo (prav tam). Besthorn (1997, str. 28-29) zaključi, da čeprav so naši 

predniki živeli z drugačnim razumevanjem narave, da »so verovali v naravo, zemljo, kraj, 

rastlinsko, živalsko življenje, božanstvo, čas, mite in rituale, izražene v njihovi umetnosti in 

kulturnih artefaktih, ki razkrivajo bogato in domiselno življenje«, antropocentrizem ne 



50 

 

dovoljuje verovanja v mite, magijo, animizem in temelji na domnevi, da so sodobni ljudje in 

civilizacija zmagali.  

 

ljudje 

ki plešemo 

po kosteh 

in krvavih tleh 

a duhovi nas vedno strašijo 

takrat lahko plešemo tudi z njimi 

smo ljudje? 

ali so-plesalke_ci? 

 

3.3 Novi materializmi 

 

Vabim te, da se za trenutek pridružiš sceni, času in prostoru, v katerem sem se nahajal 1. 

januarja, 2025, po tem, ko sem se vrnil z balkona, kjer sem ponovno prebiral knjigo Vibrant 

Matter (Bennet, 2010a) (Živahna snov, (s)tvár, materija). Stojiva med vrati, ki ločujejo med 

spalnico in dnevno sobo. Na najini levi strani je omarica, ki je popolnoma založena z različnimi 

knjigami, papirji, svinčniki in tako naprej. Na desni je visoka omara, še malo naprej pa ugasnjen 

televizor. Pod njim, če pogledava naravnost proti oknu na drugi strani sobe, se svetlika digitalna 

ura: 22:13. Pazi! Skoraj si pohodil_a Blekija, ki je švignil mimo tvojih nog proti omarici, na 

kateri stoji televizor (tam ima svoje igrače in tja se postavi tudi sedaj). Zaenkrat se ne bova šla 

igrat, trenutno mojo pozornost prevzema utripanje z najine leve strani. Tega utripanja verjetno 

ne vidiš, tudi jaz ga ne vidim, tako kot vidim ostalo sobo in Blekija, vendar na nek način je tam. 

Na omarici, med knjigo poezije, ki sem jo prebral pred nekaj dnevi in med knjigo o socialnem 

delu, ki jo bom še prebral v prihodnjih dneh, je namreč en papir (oziroma več le-teh). Odločba, 

ki sem jo dobil iz Centra za socialno delo pred nekaj tedni. Vzamem jo v roke in z njo stopim 

do postelje, jo razgrnem ter iz žepa potegnem mobitel, na katerem je že odprta aplikacija 

Samsung Notes, kamor zapisujem večino poezije, ko se pojavi navdih. Velikokrat pišem kar 

leže, tako da lahko v tem času kar počakaš ob vratih, ne bom dolgo. Zapišem:  

 



51 

 

odločba s CSD-ja 

papir kot papir 

le, da vibrira 

hujše, glasneje kot alarm ob šestih zjutraj 

 

utripa globoko do srca 

in vsi ti členi zakona 

ki nimajo smisla 

ki mi ne povejo nič 

migetajo kot mušice za umazanim steklom 

 

no saj je postopek vodila upravnica 

Centra za socialno administrativno delo 

ki je že onkraj človeških odnosov 

    morda jim poleg vrnjene štipendije  

    pošljem še 'zaključeno' magistrsko delo in prošnjo za pripravništvo 

    da se naučim administrativnega dela onkraj človeških odnosov 

 

A vidiš, kako malo je trajalo, da sem vstal iz postelje in prenehal s pisanjem? Sedaj ni več čas 

za pisanje, zamijavka Bleki, sedaj je čas, da se igramo. Kasneje 'zaključim' zapis: 

        do takrat pa si bova z blekijem 

       skupaj krepila moč 

      si omogočala 

     drugačen trenutek srečanja 

    in si zamišljala 

   socialno delo onkraj človeških odnosov 

Morda je zapis delno spodbudila odločba, sigurno ga je so-oblikoval tudi maček po imenu 

Bleki, zapisoval pa sem ga tudi v pričakovanju, da bo to nekdo bral, tako da je pisanje potekalo 

še vsaj s tabo, bralka_ec, ki sem te povabil bližje. Z mano si tako vsaj v nekem smislu pisal_a 

tudi ti, pri pisanju pa mi je pomagala vsaj še postelja, toplina, luč, mobitel, preostanki občutka 

svežega zraka od prej, vse kar sem prebral, četudi nisem zavestno mislil na vse to in tako naprej. 



52 

 

Ta odločba pa ni samo navaden 'papir'. Že zaradi same vsebine (v katero je vdelan sistem 

socialne varnosti, kot le-ta deluje v Sloveniji) ima materialno moč vplivanja na mene – npr. rok, 

do katerega moram storiti določeno dejanje, ki ima za mene in moj potek življenja negativne 

(med drugim ekonomske) posledice. Prav tako je ta 'papir' nekje nastal, nekje je nanj nekdo 

nekaj natisnil, nekdo/nekaj ga je ustvaril/o. Toliko življenja je šlo vanj kakor tudi skozi njega. 

Življenje drevesa preden je bilo spremenjeno, obdelano, rekonfigurirano v papir, odločbo, 

pismo, ki je čakalo na založeni omarici, da z njim naredim še kaj drugega kot to, da preberem 

vsebino in vrnem štipendijo, morda je zahtevalo od mene še vsaj en drug odziv – vsaj še poetični 

zapis in besedilo okrog njega. Težko bi bilo reči, da je ravno odločba, kot papir sam po sebi, 

kot stvar, od mene zahtevala (dodatno) pozornost, ki bi bila onkraj in v presežku asociacije na 

človeški pomen, navado ali projekt (Bennet, 2010a, str. 4), je pa 'v meni' sigurno vzbudila afekt, 

je vplivala na nekaj, na gibanje, na (ponovno) branje, na pesniški odziv.  

Morda pa se preveč fokusiram samo na eno stvar (na odločbo)? Če na vse skupaj pogledam kot 

na trenutek, kjer se je srečalo več tako imenovanih 'objektov', kjer je so-delovalo več stvari, 

morda to lahko opišem kot skupek, kjer se »objekti pojavijo kot stvari, to je kot žive entitete 

(ang. vivid entities), ki jih ni mogoče v celoti reducirati na kontekste, v katere jih postavijo 

(človeški) subjekti« (Bennet, 2010a, str. 5)? Postelja, luč, mobitel, papir (nekaj kar bi verjetno 

v vsakdanji govorici samodejno poimenovale_i kot objekti), v so-delovanju (vsaj še) z mačkom, 

toploto, so izkazale zmožnost (so)delovanja, sposobnost, da nekaj naredijo, da nekaj 

producirajo (prav tam). V tem primeru je to morda potem lahko skupek vsega tega, kar je sedaj 

bodisi na zaslonu, bodisi natisnjeno na papirju, pred tabo, bralka_ec.  

Moč stvari (ang. thing-power) je koncept, kot ga ponuja Jane Bennet (2010a, str. 6), da bi 

opisala »nenavadno sposobnost neživih stvari, da oživijo (ang. to animate), delujejo, ustvarjajo 

dramatične in subtilne učinke«. S tem avtorica »dolgočasni materiji« (ang. dull matter) (Bennet, 

2010a, str. vii), kot v vsakdanjiku dojemamo objekte, pripiše vitalnost (ang. vitality), jih opiše 

(v razmišljanju z Brunojem Latourjem) kot aktante, torej kot »vir dejanja (ang. source of 

action), ki je lahko človeško ali nečloveško; tisto, kar je učinkovito (ang. has efficacy), lahko 

naredi stvari, ima zadostno koherentnost, da naredi razliko, ustvari učinke, spremeni potek 

dogodkov« (Bennet, 2010a, str. viii). Pri tem je pomembno izpostaviti, da za avtorico (Bennet, 

2010a, str. 21) aktant nikoli ne deluje sam, pač pa je njegova učinkovitost, zmožnost delovanja 

vedno odvisna od sodelovanja, interaktivne interference več teles in sil (Bennet, 2010a, str. 21).  



53 

 

S tem si želi zmožnost delovanja (ang. agency), zamišljati v obliki distributivne zmožnosti 

delovanja (ang. distributive agency) (Bennet, 2010a, str. 21). V Zahodni misli je namreč 

zmožnost delovanja pripisana bitju (telesu) v smislu namere (ang. intentionality), kjer dejanja 

povzročijo mentalna stanja, zavestni nameni in razum, ki izhajajo iz agenta (ang. agent) (Murris 

in Zhao, 2022, str. 28). Navadno to razumemo, kot da gre za človeška bitja, ki posedujejo 

zmožnost delovanja, na podlagi katerih si pridobijo pravice, dolžnosti, posamezničino_kovo 

telo pa je omejeno z njeno_govo kožo in aktivirano z notranjo zavestjo (prav tam).  

Pri tem razumevanju sveta gre za tako imenovane človeško-osrediščene ontologije, kjer: 

samozavedanje in jezik naredita človeško delovanje posebno, pri čemer se takšne 

lastnosti odrekajo nečloveškemu. Ta modernistična zasnova delovanja je normativna. 

Predpisuje razsvetljensko normo avtonomnega, neodvisnega misleca, človeškega telesa 

v času in prostoru, ki deluje na svet, katerega del ni že sam po sebi. (Murris in Zhao, 

2022, str. 28) 

Bennet (2010a, str. 21) zato trdi, da se sam koncept zmožnosti delovanja lahko zelo preoblikuje, 

»ko se nečloveških stvari ne smatra več kot družbenih konstrukcij, ampak bolj kot akterje in ko 

se tudi ljudi ne razume več kot avtonomnih, ampak kot vitalnih materialnosti (ang. vital 

materialities)«. Ko zmožnost delovanja preide na kolektive človeškega-nečloveškega, kjer 

nečloveške stvari in sile (atmosfera, hrana, afekti), aktivno oblikujejo in onemogočajo (ter 

omogočajo) telesa, s katerimi se srečajo, človek ne poseduje več zmožnosti delovanja sam po 

sebi in v celoti, niti jih ne nadzira nujno (Murris in Zhao, 2022, str. 28). 

Z vitalističnim materializmom, kot ga pojmuje Bennet (2010a, str. 23), si avtorica prizadeva 

razviti ontologijo, kjer so »vsa telesa [...] sorodna v smislu, da so neločljivo prepletena v gosto 

mrežo odnosov. V zavozlanem svetu živahne materije pa lahko škodovanje enemu delu mreže, 

pomeni škodovanje sebi« (Bennet, 2010a, str. 13). 

Kot pa pove tudi sama (Bennet, 2010b, str. 47-48) njena oblika materializma ni nujno radikalno 

nova, vendar gradi na tradicijah misli, ki je materialnost obravnavala kot aktivno, energično pri 

čemer med drugimi našteje Epikurja, Spinozo, Deleuza. 

Zakaj torej novi materializmi? van der Tuin in Dolphijn (2010, str. 153) navajata filozofa 

Manuela DeLando in filozofinjo Rosi Braidotti, kot dva avtorja, ki sta neodvisno drug od 

drugega skovala termin 'neomaterializem' ali 'novi materializem' v drugi polovici 90ih za 

kulturno teorijo, ki ne privilegira kulture, pač pa se osredotoča na tako imenovano skovanko 



54 

 

‘naravakultura’, ki jo v svojih delih uporablja Donna Haraway. Naravakultura opisuje situirano 

zgodovino »v katerem vse_i igralke_ci postanejo to kar so v plesu relacij, ne kar iz nič, ne ex 

nihilo, ampak polne_i vzorcev njihove včasih spojene, včasih ločene dediščine pred srečanjem 

in ob njem. Vse_i plesalke_ci so preoblikovane_i skozi vzorce, ki jih igrajo« (Haraway, 2008, 

str. 25). Odmev: smo ljudje? ali zgolj so-plesalke_ci? Kot še zapišeta van der Tuin in Dolphijn 

(2010, str. 153) pri novih materializmih ne gre za eno, združeno teorijo, so pa ideje, ki so se 

porajale, začrtale pot za monistično perspektivo človeškega bitja.  

Tudi ideja monizma ni nova. Gre za perspektivo, ki jo je zagovarjal že vsaj filozof Benedikt 

Baruch de Spinoza31 v drugi polovici 17. stoletja, kot odgovor na Reneja Descartesa (van der 

Tuin in Dolphijn, 2010, str. 153). Braidotti (2013, str. 56) v svojem branju Spinoze namreč 

zapiše, da je pri njegovi koncepciji materije šlo za kritiko Descartesove delitve uma in telesa, z 

monističnim vesoljem pa Spinoza predlaga, da materija, snov, svet in ljudje niso dualistične 

entitete v smislu notranje ali zunanje opozicije. Tak pristop k razumevanju sveta, biti, taka 

ontologija, zavrača vse oblike tako imenovanega transcendentalizma, namesto tega pa 

vzpostavlja to, kar Braidotti (prav tam) imenuje radikalna imanenca. Za Spinozo je materija, 

snov, (s)tvár ena, ki jo žene želja (ang. desire) po samoekspresiji in ki je ontološko svobodna 

(prav tam). van der Tuin in Dolphijn (2010, str. 153) zapišeta, da je Spinoza trdil, da je um ideja 

telesa, zaradi česar je telo nujno objekt uma oz. da sta um in telo ista stvar. Tak monizem, če 

naprej sledim Braidotti (2013, str. 56) razliko (ang. difference) prestavi onkraj dialektične 

sheme in jo obravnava kot kompleksen proces razlikovanja (ang. differing), ki temelji na 

centralnosti relacij s številnimi drugimi. 

Braidotti (2013, str. 35) o 'svoji' monistični filozofiji postajanja pove, da izhaja iz ideje, da je 

materija (snov, stvár), vključno z delčkom snovi materije človeškega utelešenja, inteligentna in 

samo-organizirajoča, kar za njo pomeni, da materija ni dialektično nasprotje kulture, tehnološke 

mediacije vendar je z obema v kontinuaciji. Kar je pri tem pomembno, kot poudarja Braidotti 

(2022, str. 113), je, da je tako imenovana živa materija (ang. living matter), vključno z 

utelešenim človeškim mesom (ang. embodied human flesh) inteligentna in samo-organizirajoča 

ravno zato, ker ni ločena od ostalega organskega življenja in se povezuje tako z živalmi kot z 

zemljo.  

 
31 Tudi Spinoze pa ne moremo označevati kot »začetno točko« novo materialističnih teorij, saj so skozi 

zgodovino misli, tudi če je le-ta dominantno dualistično opozicijska, bili prisotni različni monizmi, pri čemer van 

der Tuin in Dolphijn (2010, str. 153) omenjata še vsaj Lukrecija, Dunsa Skota, Huma, Nietzcheja, Whiteheada in 

Bergsona. In to je zgolj v Zahodni misli. Več relacijskih ontologij in problematizacijo le-teh poskušam na kratko 

orisati v poglavju Trenutek srečanja z manjkajočimi časi. 



55 

 

Bennet (2010a, str. x) prav tako sledi Spinozi in zapiše, da v njenem razumevanju vse izhaja iz 

ene substance. Kar pa je še posebej pomembno za njeni vitalni ('novi') materializem pa je 

koncept afekta, kot ga pojmuje Spinoza in s tem povezan conatus. Kot zapiše Krhlanko (2020, 

str. 138) v jeziku Spinoze, je človek »specifična modaliteta substance«, ki za svoj obstoj nujno 

potrebuje »moduse« iz okolja, ki so denimo hrana, pijača, zatočišča, zdravila. Zato, da se 

ohranja, da vztraja v svoji eksistenci in svojo moč povečuje, mora z okoljem nujno »sestavljati 

svoja razmerja«. Po Spinozi ima namreč vsaka entiteta tako imenovan conatus, »željo, gon, 

zmožnost, da aficira in da je aficirana, da se ohranja in da svojo moč povečuje« (prav tam). 

Tako naravo, moč, imajo torej tako nečloveška kot tudi človeška telesa (Bennet, 2010a, str. 2), 

organska in neorganska telesa, tako imenovani naravni in kulturni objekti, ki so vsi afektivni 

(Bennet, 2010a, str. xii), imajo zmožnost za aktivnost in odzivnost (ang. responsiveness) (prav 

tam). Ob tem navaja Deleuza in Guattarija (2013, str. 300), ki zapišeta:  

O telesu ne vemo ničesar, dokler ne vemo, kaj lahko naredi, z drugimi besedami, kaj so 

njegovi afekti, kako zmorejo ali ne zmorejo vstopati v kompozicije z drugimi afekti, z 

afekti drugega telesa, bodisi, da bi uničili to telo ali, da bi bili uničeni z njim, bodisi da 

bi izmenjali dejavnosti in strasti z njim ali da bi se združili z njim v kompoziciji 

močnejšega telesa. 

Ta spinozističen pogled na afekt je pomemben za (feministični) novi materializem in kritični 

posthumanizem (Bozalek in Pease, 2021a, str. 6), ki ni psihološki pogled na afekte, ampak 

filozofski (prav tam; Fullagar in Bozalek, 2022, str. 26). Kot zapišeta Fullagar in Bozalek (2022, 

str. 26), po Spinozi afekt ni nekaj kar se nahaja v telesu, kot notranje občutje ali čustvo, ki bi 

ga posedoval_a posameznik_ca, ampak je prej:  

polje, kolektivna sila, ki se občuti (ang. making itself felt), aktivira in preoblikuje 

različne ekologije nekega dogodka. Afekt je hkrati relacijski in razpršen, saj vpliva na 

to, kaj telesa lahko so in kaj lahko naredijo. Prav tako se uglašuje z drugimi silami iz 

sedanjosti in preteklosti. 

Afekt v tem smislu tako lahko razumemo kot »pred-osebno silo ali intenziteto«, ki je 

transverzalna, saj »preči (ang. traversing) ali preseka tradicionalne kategorije, ter je vzajemno 

vključujoča – afekt vključuje tako subjektivno kot objektivno, notranje in zunanje, telo in um.« 

(Bozalek in Pease, 2021, str. 6) Kar je morda še pomembno za raziskovalke_ce, ki se ukvarjajo 

z novimi materializmi in postkvalitativnim raziskovanjem je to, da se ne sprašujejo po tem kaj 

afektivnost je, ampak kaj lahko naredi, v relaciji z modalitetami mišljenja, raziskovalnimi 



56 

 

tehnikami, formulacijo problema in utelešenim znanjem, saj so v raziskovanju »prepletene_i v 

praksah ustvarjanja svetov (ang. worlding practices)« (Fullagar in Bozalek, 2022, str. 26). 

Različni občutki, kot zapišeta Fullagar in Bozalek (prav tam), na primer:  

Nelagodje, bolečina, nemir, vznemirjenost nas lahko vodijo k raziskovanju afektivnih 

sil, ki izključujejo in razvrednotijo (krivice, normativna razmerja moči), pa tudi tistih 

intenzivnosti, ki nas spodbujajo k odvajanju naučenega, ponovnemu povezovanju in 

drugačnemu čudenju. (Fullagar in Bozalek, 2022, str. 26) 

Iz tovrstne, afektivne pozicije, Bozalek in Pease (2021, str. 6) trdita, da je lahko praksa 

socialnega dela videna kot praksa »sprožanja dražljajev in aktiviranja teles na različne načine, 

preko mikro šokov ali motečih znakov (ang. interruptive signs), ki uglašujejo telesa za 

aktivacijo potenciala« (prav tam). Pomembno, nas koncept afekta, razumljen na ta način 

opominja na relacije in preusmerja našo pozornost v razmerja, v katerih smo prepletene_i 

(Talyor in Fullagar, 2022, str. 8). Pogosto gre namreč lahko za povsem vsakdanje reči: 

kjer se vsakdanji dogodek konkretizira v relacijski dinamiki, ki kroži skozi nas in nas 

pripravi, da nekaj občutimo. Razmišljati z afektom, pomeni posvetiti se tem zaznavam 

in občutkom, kot izmuzljivim oblikam sodelovalnega udejstvovanja, v katerem pa sta 

vedno prisotni politika in etika. (Taylor in Fullagar, 2022, str. 9) 

Morda so to zgolj trenutki, ko se vrnemo z balkona, se znajdemo v svojih sobah in postanemo 

skupek postelja-toplina-luč-mobitel-mačka-odločba-poezija-razmislek-o-socialnem-delu-

onkraj-človeških-odnosov. Morda potem naslednjič, ko bom(o) v praksi (denimo na CSD-ju), 

papir ne bo samo papir, odločba ne bo samo odločba, citirani zakoni ne bodo samo zakoni, 

socialna delavka ne bo samo socialna delavka, vse bo nekaj več kot to, kar lahko zaznamo s 

prostim očesom in vse bo morda doživeto bolj relacijsko. Kakšno etiko potem v takem 

razumevanju socialnega dela potrebujemo? In kakšna praksa je sploh možna, če si želimo 

sodelovanja in soustvarjanja, ki omogoča človeško in več-kot-človeško? V nadaljevanju se še 

dodatno poglobim v relacijsko ontologijo, kjer bom razmišljal še z avtorjem_ico Karen Barad 

in agentskim realizmom. Nato bom iz tega izpeljal idejo (po)etike omogočanja in si na 'novo' 

zamislil trenutke srečanja, kar mi bo omogočilo nadaljnje pisanje in razmišljanje o socialnem 

delu onkraj človeških odnosov. Glej: (Po)etika omogočanja in trenutek srečanja. 

 

 

 



57 

 

3.4 Relacijska ontologija 

 

Predlog za poslušanje – Intro – M83 (2011) 

 

antropocentrizem32:  

Človek = avtonomen 

                sam definira 

                svojo zmožnost delovanja 

                izjemen 

hodim po travniku 

ubijam čebele 

ko iščem smisel 

nekje zgoraj 

                ljubljenec narave 

                ki tam nekje  

                    zunaj sobe 

                        izginja 

 

a je čas za odrast? 

recipročnost? 

zavezo?  

k Zemlji? 

 

post-antropocentrizem: 

    nekaj ljudi  

    v prepletanju 

    več-kot-človeškega 

    radikalno decentralizirani 

v travi hodimo 

koreografija skrbi 

čebelji ples 

 
32 povzeto po Webb (2021, str. 19-20) 

na bosih podplatih 

 

je 

    to 

        sploh 

                  mogoče? 

 

17:23 

mijav, mijav, mijav ... mijav  

in že: 

loviva se po džungli 

drevo je iz ikeje 

goščavje iz second-handa 

veja včasih  

tudi moje telo 

ptič prileti s kitajske 

    morda spet 

    iz otrokovih rok 

hrib je tudi iz ikeje 

    je bil pa vsaj poceni 

        nekje za dve državni 

        štipendiji 

 

naredim zarez 

konec igre. 

 

17:53 



58 

 

mijav 

 

pomahaj Identiteti v pozdrav33 

zapor med mano in tabo 

    kdo si ti? 

zapor pade 

znajdeš se v intra-akciji 

agentski realizem 

    kaj pa zdaj? 

 

tukaj vse konstituira vse 

in ni zaporov 

    dokler se ne zgradijo 

    dokler jih ne zgradimo* 

        kdo gradi?  

        kaj gradi? 

vesolja polna fenomenov 

ponavljajočih se srečevanj 

agentski rez 

    ustvari ime/in telo/teleskop/in Orion 

pogled v obe smeri 

ko nedeterminirano 

zgubi 'in' 

ter postane 'ali'

 

Kot sem sedaj zapisal že večkrat, feministični novi materializmi in posthumanizem (s katerim 

sodelujem v tem delu) temeljijo na relacijski ontologiji, kjer entitete in zmožnost delovanja ne 

obstajajo pred relacijami, odnosi, vendar postanejo skozi njih (Bozalek in Pease, 2021, str. 3-

4). Kako si to sploh predstavljati? Morda nam lahko pomaga nasvet od Taylor (2021, str. 39), 

ki raziskovalke_ce feminističnega novega materializma in postkvalitativne raziskovalke_ce (in 

s tem sigurno lahko razumemo tudi socialne delavke_ce) vabi k temu, da:  

oblikuj[emo] svoje mišice, kite in čute za gibe, tokove, energije, da [nas] bo lahko 

premikala mnogoterost človeških in nečloveških koreografij, ki se bodo nedvomno 

pojavile. Opomnite se, da soobstajate, da postajate v odnosu in da le preko odnosov 

soustvarjate in spoznavate trenutek, minuto, dan v nenehnem nastajanju sveta. (Taylor, 

2021, str. 39) 

izvajalec pred dejanjem 

 

v prvem letniku vzpostavljamo delovni odnos in osebni stik pri predmetu vzpostavljanje delovnega 

odnosa in osebnega stika 

    povabljene smo da so-ustvarjamo so-raziskujemo so-oblikujemo so-delujemo 

    s kom?  

                z uporabnikomco s sogovornico s sopotnico s strokovnjaki iz izkušenj 

 
33 Webb (2021, str. 21-22) 



59 

 

    kdo smo pa mi? 

                spoštljive in odgovorne zaveznice! 

 

ta jezik dosledno uporabljamo  

    na vajah med odmori podnevi in ponoči ko so uporabnice prijateljice ko si uporabnik ti ko so še 

vedno vsi uporabniki včasih uporabnice saj je strokovnjakinja iz izkušenj predolga beseda in saj tako 

ali tako vemo kaj mislimo  

 

tudi v tekstu izmenično uporabljamo 

    oba spola 

    nekatere sedaj že uporabljajo podčrtaje in nekatere se sedaj že predstavijo z zaimki čeprav ni nujno 

da si v očeh vseh lahko kaj drugega kot eno ali drugo  

    ali/ali  

    ki mu je težko pobegniti  

    še težje je živeti v _ 

 

kdo smo mi me_i me?  

    kaj pomeni biti socialna delavka 

    zavezana h komu? 

        k papirjem?  

        je papir naš nov uporabnik? 

        kaj pa mačka? 

             kaj pa skupek fant-mačka?  

             skupek-fant-punca-mačka-neprespane noči-strupenega zraka-onesnažene vode-plastike-

drugačne ljubezni-in vseh možnih bolezni? 

takega primera pa še nisem imel_a 

na praksi 

 

S pojmoma objektivnosti/subjektivnosti sem se tako rekoč prvič bolj poglobljeno srečal pri 

predmetih metodologije raziskovanja v socialnem delu. Vsem, ki so študirale_i na Fakulteti za 

socialno delo v Univerzi v Ljubljani, je verjetno znano razlikovanje med tako imenovano 

objektivistično ali pozitivistično (poimenovano tudi kot naravoslovno) metodo v raziskovanju 

(kjer so osrednje metode denimo opazovanje in eksperiment) ter subjektivistično ali 

interpretativno metodo, po katerem naj bi »pri raziskovanju človeških zadev upoštevali posebno 



60 

 

naravo ljudi kot samih sebe zavedajočih se subjektov, ki si pojave razlagajo in iščejo njihov 

pomen« (Mesec, 2023a, str. 13). Ta dva pristopa se razlikujeta (po Mesec, 2023a, str. 14) glede 

na ontološka, epistemološka in metodološka vprašanja.  

Pozitivistični pristop temelji na ontologiji, da zunaj in neodvisno od spoznavajočih ljudi obstaja 

realni svet, ki se giblje po splošnih in nespremenljivih naravnih zakonih. Po teh deluje tudi 

človek, ki pa je hkrati še del človeške družbe (torej hkrati podvržen še družbenim procesom, ki 

jih sicer oblikujejo ljudje s svojim delovanjem, pogosto pa delujejo neodvisno od njih in zoper 

njihova hotenja) (Mesec, 2023a, str. 14). Epistemološko je tako na eni strani spoznavajoči 

človek (raziskovalka_ec, znanstvenik_ca), na drugi pa svet, ki ga želi spoznati (npr. nek 

predmet, človek) in naloga znanstvenice_ka je odkriti zakonitosti, ki veljajo v naravi, družbi, 

saj, »ko jih odkrije, lahko napove pojave in jih nadzoruje« (prav tam). Pri tem si 

raziskovalka_ec prizadeva, da njegova notranja stanja ne bi vplivala na izid opazovanj, dejstva 

do katerih pri tem pride, pa bi naj bila neodvisna od njene_ga mišljenja. Skozi denimo različne 

eksperimente znanstvenik_ca preverja različne teorije, izvaja poskuse, spreminja 

eksperimentalne pogoje, ob tem pa je pozoren na morebitne moteče spremenljivke in vplive 

njegovih človeških slabosti in pojmovanj (Mesec, 2023a, str. 15).  

O pozitivizmu (v znanosti) razpravlja tudi Barad (2007), da bi nakazala na razlikovanje v 

razumevanju objektivnosti v klasični fiziki in v kvantni teoriji (oz. v tako imenovani 

kopenhagenski interpretaciji Neilsa Bohra) in s tem prevprašal_a kako razmišljamo o 

objektivnosti nasploh. Avtor_ica opisuje Einsteina, kot nekoga za katerega je pogoj 

objektivnosti bila ravno zgoraj začrtana onto-epistemološka predpostavka pozitivizma, 

predpostavka o »absolutni prostorski ločenosti« dveh sistemov, ki vsak ločeno posedujeta 

determinirana stanja, torej opazovalka_ec in na drugi strani opazovano (Barad, 2007, str. 174)34. 

Za Bohra, po drugi strani, objektivnost ni zagotovljena s prostorsko ločitvijo, individuacija ni 

dana vnaprej, ampak je rezultat specifičnega reza, ki ga sproži eksperimentalna ureditev (ang. 

experimental arrangement). Objektivnost za Bohra ni to, da si odstranjen od tega, kar 

proučuješ, ampak vprašanje »nedvoumnega sporočanja rezultatov ponovljivih eksperimentov« 

(Barad, 2007, str. 174). Tisto kar torej zagotovi možnost ponovljivosti in nedvoumnosti Barad 

 
34 »Einstein govori o resničnem svetu, ki ga želi fizika opisati, kot o resnično »zunanjem« svetu in to počne tako, 

da namiguje, da je neodvisnost resničnega sveta—to, da ni bistveno odvisen od nas kot opazovalcev—utemeljena 

v tej »zunanjosti«. [...] »Zunanjost« je razmerje prostorske ločenosti, načelo ločljivosti, načelo »medsebojno 

neodvisnega obstoja prostorsko oddaljenih stvari« [...] [ki] trdi, da imata vsakršna dva sistema, ki sta ločena le za 

neskončno majhen prostorski interval, vedno ločena stanja.« (Howard, 1985, kot navedeno v Barad, 2007, str. 173) 



61 

 

imenuje t. i. bohrijanski rez (ang. Bohrian cut), ki ga udejanji aparat (ang. apparatus) (prav 

tam).  

Najprej torej kaj sploh je za Bohra aparat? Barad (2007, str. 142) zapiše, da so aparati za Bohra 

makroskopske materialne ureditve (ang. marcoscopic material arrangements) skozi katere so 

določenim konceptom dane definicije (s tem, da se izključi druge) in skozi katere so producirani 

fenomeni z določenimi determiniranimi fizičnimi lastnostmi. V kvantnem razumevanju pri 

merjenju tako imenovane pozicije (ang. position) in momentuma (ang. momentum), glede na 

Bohra, ta dva teoretična koncepta nista idejne narave, temveč gre za specifični fizični ureditvi 

(Barad, 2007, str. 139).  

Povsem na kratko: med tem, ko merjenje pozicije zahteva tog, fiksni aparat merjenja, merjenje 

momentuma zahteva aparat merjenja z gibljivimi deli (Barad, 2007, str. 431). Gre za tako 

imenovan Bohrjev princip nedeterminiranosti (ang. Bohr's indeterminacy principle), torej da 

vrednosti komplementarnih spremenljivk (pozicije in momentuma) ni mogoče determinirati 

hkrati (Barad, 2007, str. 118). Ne torej, da bi šlo za vprašanje znanja (epistemologija), kaj lahko 

izvemo o enem ali o drugem, ampak za vprašanje tega kaj lahko sočasno sploh obstaja 

(ontologija) (prav tam).  

Ključno pri tem pa je, da pozicija in moment nista lastnosti nekega objekta, ki bi obstajali pred 

samim merjenjem, ampak, da ne obstajata ne kot eno, ne kot drugo onkraj aparata merjenja ali 

z drugimi besedami sama koncepta pozicije in momenta sta »materialno utelešena v aparatu« 

(Barad, 2007, str. 143). Človeški koncepti tako igrajo produktivno, vendar ne absolutno 

determinirajočo vlogo pri izidih merjenja (Barad, 2007, str. 143). Če si torej po Bohru želimo 

zagotoviti objektivnost moramo tudi aparat sam razumeti kot del tega kar je opisano (Barad, 

2007, str. 118), torej kot del fenomena.  

Barad (2007) to zapiše tako:  

Pri mojem branju Bohra je ključna točka njegove analize, da fizični aparat, ki uteleša 

določen koncept in izključuje druge, označuje razliko med subjektom in objektom: 

fizični in konceptualni aparat tvorita nedualistično celoto, ki označuje mejo med 

subjektom in objektom. Z drugimi besedami, koncepti dobijo svoj pomen v odnosu do 

določenega fizičnega aparata, ki označuje postavitev bohrijanskega reza med objektom 

in delovanjem opazovanja, kar razreši semantično-ontično nedeterminiranost. Ta 

razrešitev semantično-ontične nedeterminiranosti zagotavlja pogoj za možnost 

objektivnosti. Po Bohrjevem mnenju objektivnost zahteva odgovornost do »trajnih 



62 

 

sledi—kot je pika na fotografski plošči, ki jo povzroči udarec elektrona—ki ostanejo na 

telesih, ki določajo eksperimentalne pogoje« (Bohr 1963c [esej 1958], str. 3, kot 

navedeno v Barad, 2007, str. 120). Zato so »telesa, ki določajo eksperimentalne pogoje«, 

hkrati končna in izhodiščna točka za smiselno in objektivno znanstveno prakso. (Barad, 

2007, str. 120) 

Ponovno: aparati, kot jih razume Bohr, v nasprotju z razumevanjem klasične fizike, niso zgolj 

pasivni instrumenti opazovanja, ampak producirajo fenomen katerega del so (Barad, 2007, str. 

142). Vseeno pa Bohr začrta mejo aparata in se, tako rekoč, vzame iz enačbe. Kot zapiše Barad 

»medtem, ko se fokusira na manko inherentne razlike med instrumentom merjenja in merjenim 

objektom, Bohr vprašanja kje se aparat »zaključi« ne naslovi« (Barad, 2007, str. 143). 

Avtor_ica se denimo ob tem sprašuje kaj točno konstituira meje aparata, da le-ta da pomen 

nekaterim konceptom in izključi druge (prav tam). 

To Barad označuje kot omejitev Bohrjeve teorije, hkrati pa kot tako imenovan proto-

performativni pristop k znanstvenim praksam (Barad, 2007, str. 143) in zapiše: 

Opazovanje in komunikacija, pogoji vidnosti in nevidnosti, konceptov in izrekov, so 

ključni za to formulacijo: človek ni zgolj mera vseh stvari; človekova končnost je 

vključena v same pogoje možnosti merljivosti in determiniranosti. Kot da bi Bohr v želji 

po kompenzaciji pomanjkljivosti klasične mehanike – ki napačno izključuje opazovalca 

s prizorišča opazovanja – presegel svoj cilj in človeka ne le vrnil v sliko, kamor spada, 

temveč ga postavil v središče vsega, kar obstaja. (Barad, 2007, str. 143) 

Znanstvenik je tako liberalni humanistični subjekt, ki je zgolj tam, da izbere pravilen aparat za 

merjenje, in da zapiše rezultat, ko aparat postavi na svoje mesto, stopi nazaj in gleda kaj se 

zgodi (Barad, 2007, str. 144). S tem Bohr za Barad aparat napačno prepozna zgolj kot 

laboratorijsko postavitev, saj zreducira vlogo eksperimentatorja na nekoga, ki beleži t. i. 

objektivne reze, sledi, ki jih prikaže instrument (prav tam). Z drugimi besedami, Bohru ne uspe 

preseči lastnega antropocentrizma in humanističnih predstav o raziskovanju, znanosti. 

Čeprav je torej pojem objektivnosti tudi v znanosti sami problematiziran, ga v socialnem delu 

vseeno navadno razumemo iz pozitivistične perspektive, ki predvideva ločenost kot pogoj 

objektivnosti (Bozalek, 2023, str. 608). Žal pa tudi na drugi strani zgoraj začrtane delitve na 

objektivnost in subjektivnost, torej pri interpretativnih pristopih raziskovanja naletimo na 

podoben problem ločenosti raziskovalke_ca od sveta. V tem primeru 'objektivno' razumevanje 

sveta sploh ni cilj raziskovanja, saj ontološko nimamo dostopa do sveta 'tam zunaj'. Kot zapiše 



63 

 

Mesec (2023a, str. 15): »Zunanji svet sicer ni naša utvara, vendar je tisto, kar imamo za zunanji 

svet, v pomenu, kot ga ima za človeka, v bistvu konstrukcija naše zavesti in družbena 

konstrukcija zavestno delujočih subjektov«. Z drugimi besedami je torej stvarnost v svojem 

pomenu za človeka družbena konstrukcija in epistemološko ne moremo »v resnici« vedeti, kaj 

je in kakšen je svet brez posredovanja naših čutov in mišljenja (Mesec, 2023a, str. 16). 

Spoznavajoč subjekt tako po Barad (2007, str. 137) postane »zapleten v gosto mrežo 

reprezentacij, tako da um ne vidi poti do predmetov, ki so zdaj za vedno nedosegljivi«. 

Predlog za poslušanje: Wait – M83 (2011) 

V obeh primerih nam tako ostaja pomembno vprašanje in sicer kdo je ta subjekt, kdo je ta 

znanstvenik_ca, kdo je ta raziskovalka_ec? Kot zapiše St. Pierre za primer kvalitativnega 

raziskovanja (2011, str. 45):  

[...] določen opis človeškega bitja je v središču tega, kar imenujem »konvencionalno 

humanistično kvalitativno raziskovanje«, ne glede na to, ali uporablja pozitivistične, 

interpretativne, kritične ali druge pristope v družboslovju; in ta opis, ta predpostavka, to 

prepričanje omogoča opise drugih povezanih pojmov - npr. resnice, resničnosti, 

izkušnje, svobode [...] Da bi to razumevanje ponovno premislili, moramo ponovno 

premisliti in razpršiti to osrednjo figuro, človeka. 

Kot pove St. Pierre (2011, str. 41), je razumevanje modernega subjekta po eni strani povezano 

z Descartesovo znano izjavo: »Mislim, torej sem,« po drugi pa konstrukcija empiricizma in 

liberalizma, pri čemer omenja Locka in konstrukcijo »sebstva« (ang. self), »posameznika« (ang. 

individual) z osebno identiteto, ki je razumljena kot istost skozi čas (ang. sameness over time). 

Le-ta temelji na zavesti, katere um je na začetku prazen list brez prirojenih (ang. innate) idej 

(St. Pierre, 2011, str. 41). 

Skozi čas se opis človeškega bitja spreminja, pride do različnih variacij, pri čemer St. Pierre 

(2011, str. 41) omenja Hegla in enoten (ang. unitary), refleksiven samo-identičen subjekt (ang. 

reflexive self-identical subject), sicer pa tovrstno razumevanje še zmeraj prevladuje v t. i.  

družbenih in naravnih znanostih. Tovrstna razumevanja predvidevajo »epistemološkega, 

vedočega, racionalnega, a priori, gramatičnega izvajalca (ang. doer), ki obstaja pred dejanjem 

(ang. deed)« (prav tam). 

 

 



64 

 

kdo je ta človek 

ki piše to poved 

morda ga še ni 

morda še pride 

ne ve pa,  

če verjame, 

da obstaja »Jaz« 

pred glagolom »mislim«35

 

St. Pierre (2011, str. 45) nas vabi, da problematiziramo pojme posameznice_ka, sebstva (ang. 

the self) in človeškega bitja, pri čemer nas vabi k sodelovanju s postmodernističnimi in 

poststrukturalističnimi poskusi le-tega (npr. dekonstrukcija od Derridaja, genealoški pristop 

Foucaulta in ontologija Deleuza in Guattarija) (St. Pierre, 2011, str. 46).  

V humanističnih in družbenih vedah vpeljavo tovrstnih pogledov St. Pierre (2011, str. 46) opaža 

pri uporabi koncepta »subjekt« (namesto konceptov kot je »jaz«, »sebe«, »posameznik«, 

»identiteta«), ki ga opiše kot »namerno dvoumen« termin, ki pa se je zdel uporaben ravno zato, 

ker poskuša zajeti nenehno konstrukcijo človeškega bitja, ki je že vedno delno (ang. partial), 

fragmentirano, v procesu in hkrati podvrženo disciplinskim in normalizacijskim vidikom 

razmerij moči, diskurzivnih formacij in praks (katerim pa se lahko upre) (prav tam).  

Kot še zapiše, se prav tako začneta uporabljati sorodna koncepta »subjektivitete« (ang. 

subjectivity) in »subjektne pozicije«36 (ang. subject position) (St. Pierre, 2011, str. 46). 

Subjektiviteta naj bi implicirala nenehno konstrukcijo človeških bitij v procesu, v katerem so 

sočasno »disciplinirana, regulirana, normalizirana, producirana« in kjer se »upirajo, obračajo 

(ang. shifting), spreminjajo [in] producirajo« ali z drugimi besedami naj bi implicirala mnoštvo 

(ang. multiplicity), ki ne more biti locirano ali fiksirano v identiteti (prav tam). Zgrešeno je torej 

zamenjevati subjektivitete z identiteto, kar se po mnenju St. Pierre (2011, str. 46), pogosto zgodi 

v kvalitativnih raziskovanjih:  

Primer zamenjave subjektivitete z identiteto, zlasti v kvalitativnem raziskovanju, je 

uporaba »izjave o subjektivnosti«, dokumenta, ki naj bi ga raziskovalec napisal pred 

začetkom študije in v katerem naj bi opisal svojo zgodovino, svoj položaj, svoje 

predpostavke, svoje vrednote, svoje naložbe v projekt in tako naprej – od njega se 

pričakuje, da bo razkril, povedal vse, priznal, razkril svoj pravi, notranji jaz. Pred 

 
35 (St. Pierre, 2011, str. 41) 
36 »Subjektna pozicija se nanaša na dokaj dobro 

definirane in prepoznane kulturno konstruirane 

kategorije, znotraj katerih živijo ljudje, kategorije, ki 

predpostavljajo določen odnos, verovanje, prakse (in 

s tem izkušnje), ki jih nekdo prevzame, da lahko 

performira to pozicijo kot sprejemljivo—mati, mož, 

najstnik, homoseksualec, profesor, feministka in 

tako naprej« (St. Pierre, 2011, str. 46). 



65 

 

začetkom terenskega dela se mora identificirati: »Tukaj sem; to je kdo sem, od kod 

prihajam, kaj mislim, v kaj verjamem. Sem belka, pripadnica srednjega razreda, dobro 

izobražena, heteroseksualna ženska, ki je odraščala v veliki kmečki družini v Iowi. Jaz 

... Jaz ... Jaz ... Jaz ...« To delo govori o identifikaciji. (St. Pierre, 2011, str. 46) 

Izjava o subjektivnosti je za St. Pierre (2011, str. 47) v bistvu izjava o identiteti, ki temelji na 

humanističnem opisu človeškega bitja. Za njo problem tiči v tem, da s tovrstnim »identitetnim 

delom« raziskovalke_ci predpostavljajo, da je to to, izpolnile_i so svojo obveznost na začetku 

študije. V vsem tem St. Pierre (prav tam) vidi predstavo, da obstaja raziskovalka_ec pred samo 

raziskavo »tam nekje zunaj, samostojen posameznik, ki se giblje skozi proces od začetka do 

konca, celovit, nedotaknjen in neobremenjen, že prepoznan in zavarovan v izjavi o 

subjektiviteti« (prav tam). 

Podobno je skeptična tudi do tako imenovane refleksije, ki je podlaga izjave o subjektivnosti, 

in iz česar izhajata dve predstavi, in sicer, (1) da dejansko obstaja stabilna, zavestna identiteta, 

ki jo je mogoče reflektirati ter, (2) da lahko refleksija služi kot korektiv in tako pomaga 

zagotoviti veljavnost študije (St. Pierre, 2011, str. 47). Iz tega namreč za avtorico izhaja 

problematična ideja, da če samo dovolj razmišljamo (v izjavi o subjektivnosti pred začetkom 

študije) lahko zagotovo vemo kdo smo in s tem lahko vemo, kdaj smo »pristranski« ali 

»subjektivni«. Je pa avtorica jasna, da to ne pomeni, da refleksija ni koristna, vendar, da se 

moramo zavedati, da je »vpeta v poseben opis človeškega bitja in z njim povezanih pojmov 

(veljavnost/resnica, objektivnost)« (prav tam). 

Kako potem misliti vse te ustaljene koncepte, ki jih jemljemo za samoumevne? Jaz govorim in 

jaz pišem. Za St. Pierre (2011, str. 49) poleg ostalih konceptov, ki jih omenja za reorientiranje 

misli, za drugačno miselnost, predlaga koncepte Deleuza in Guattarija, kot so »rizom«, 

»skupek« in »haecceity« (St. Pierre, 2011, str. 49). Ni pa samo filozofija tista, ki lahko omogoči 

drugačno človeško bitje, avtorica namreč izpostavlja pomen znanosti, kot je kvantna fizika in 

teorija prepletenosti, saj nam ponuja drugačno koncepcijo prostora in časa in misliti neločljiv 

preplet človeškega in nečloveškega (prav tam). In tja se sedaj vračam(o), še prej pa nekaj besed 

o t. i. reprezentalizmu in  

ena kratka 

   poezija-branje-pisanje-razmišljanje 

   o tistosti: 



66 

 

haecceity 

kakšna nora beseda 

le kaj ima opraviti 

z Jaz-om? 

 

Deleuze in Guattari 

strastna ubijalca Misli 

pravita tako: 

»stopnja 

intenziteta 

je posameznik_ca 

Haecceity ki vstopi v 

kompozicijo  

z drugimi 

stopnjami 

intenzitetami 

da se posameznik_ca«37 

formira« 

 

medtem pa maček že kliče 

čaka na kačo  

skrito na zgornji polici omare 

med razmetanimi majicami 

hlačami  

 

 

spodnjimi majicami 

karkoli pač pride 

 

ko pišem in berem 

nisem nikoli sam 

tu so vsaj: 

mačji krik 

tek po sobi 

bolečina  

    ne tista otožna 

    tista v prstih 

    na ledenem balkonu 

ideje 

    od prej 

        od kasneje 

moje    a    ne    za    res 

 

brez pomisleka 

ga med igro nežno pobožam 

in nastavi mi 

črni kožuh 

morda ne rabi počitka 

 

morda ga rabim jaz 

morda oba 

»med dvema 

formama 

subjektoma 

demonski lokalni transport 

in naravna igra 

haeccities  

stopenj 

intenzitet 

dogodkov 

in nesreč« 

 

kot ko se zmečka knjiga 

ki jo berem 

ker postane skala 

morda grm 

v katero se zabije maček 

 

še vedno ne razumem 

kaj haecceity naredi 

 

sva pa za trenutek 

postajala 

malo 

drugače

 

 

 
37 (Deleuze in Guattari, 2013, 

str. 295) 



67 

 

reprezentalizem 

 

Binarnemu razmišljanju ne moremo kar zlahka pobegniti, sploh, če naše mišljenje temelji na 

identitetah in reprezentalizmu (ang. representationalism); torej ideji o ločenosti reprezentacije 

in objektov (ter subjektov, dogodkov, stanj), ki jih reprezentirajo (Barad, 2007, str. 28). Z 

drugimi besedami: »[r]eprezentalizem loči svet od besede« (Murris in Bozalek, 2022, str. 132). 

Barad (2007, str. 48) trdi, da je reprezentalizem tako globoko ukoreninjen v Zahodno kulturo, 

da velja za samoumevnega, zdravorazumskega. Pri tem navaja filozofa znanosti Iana Hackinga 

in Josepha Rousa. Kot zapiše(jo): 

Hacking sledi filozofskemu problemu reprezentacij do Demokritovih sanj o atomih in 

praznini. Po Hackingovi antropološki filozofiji so bile pred Demokritom reprezentacije 

neproblematične: »Beseda 'resničen' je najprej pomenila le brezpogojno podobnost« 

(1983, 142). Z Demokritovo atomsko teorijo se pojavi možnost vrzeli med 

reprezentacijami in reprezentiranimi – »videz« se pojavi prvič. Je miza trdna masa iz 

lesa ali agregat diskretnih entitet, ki se gibljejo v praznini? Atomizem postavlja 

vprašanje, katera reprezentacija je resnična. Problem realizma v filozofiji je produkt 

atomističnega pogleda na svet. (Barad, 2007, str. 48) 

Rouse (1996, kot navedeno v Barad 2007, str. 48-49) po drugi strani reprenzentalizem prepozna 

kot kartezijanski stranski produkt, posledico delitve na »notranje« in »zunanje«:  

Domneva, da lahko lažje vemo, kaj mislimo ali kaj govorijo naše besedne predstave, kot 

pa poznamo predmete, o katerih govorijo, je kartezijanska dediščina, jezikovna različica 

Descartesovega vztrajanja, da imamo neposreden in privilegiran dostop do vsebine 

svojih misli, ki ga nimamo do »zunanjega« sveta. (Rouse, 1996, str. 209, v Barad, 2007, 

str. 49)  

Ideja, da obstajajo posameznice_ki z inherentnimi lastnosti, ki predhodijo reprezentacijo 

oziroma, da obstaja ontološka razlika med reprezentacijami in temu kar reprezentirajo38 (Barad, 

 
38Sistem reprezentacij je včasih sicer izrecno predstavljen v obliki tripartitne ureditve: »Na primer, poleg vednosti 

(tj. reprezentacij) na eni strani in znanega (tj. tistega, kar je domnevno reprezentirano), na drugi strani, je včasih 

eksplicitno naveden obstoj spoznavalca (tj. nekoga, ki reprezentira). Ko se to zgodi, postane jasno, da se domneva, 

da reprezentacije opravljajo posredniško funkcijo med neodvisno obstoječimi entitetami. Zaradi te sprejete 

ontološke vrzeli se pojavljajo vprašanja o natančnosti reprezentacij. Na primer, ali znanstvena vednost natančno 

predstavlja neodvisno obstoječo resničnost? Ali jezik natančno predstavlja svojega referenta? Ali določen politični 



68 

 

2007, str. 46) za Barad (prav tam, str. 49) tako ni nikakršna logična nujnost, ampak preprosto: 

»kartezijanska miselna navada.« 

Reprezentalizem je za Barad (2007, str. 53), denimo v raziskovanju, pristop, ki zanemari pomen 

samega raziskovanja oz. raziskovalne prakse, kar pomeni, da ne upošteva praks, skozi katere 

so reprezentacije sploh nastale.  

 

študentka raziskovalkaec se odpravi na teren 

    izvajat intervjuje 

    (populacija: svet 

    vzorec: postčloveška subjektiviteta) 

 

kdo sem? 

kaj postajam? 

s čim postajam? 

zavozlan s fluidnim vesoljem 

    (na stolu in na balkonu) 

    (s prostorjenjem in časovljenjem)  

    (z mislijo ki mi ne/pripada) 

 

nemogoče je zajeti vso kompleksnost sveta s katerim se srečujem(o) in zato morda lahko samo 

omogočamo del sveta katerega del smo vso to živahno vibriranje ampak včasih mi zmanjka besed zato 

poslušam kaj mi reče tišina—tako je glasna 

 

poslušanje drugega 

tudi stvari 

kako naj odgovorim? 

 

morda s pesmijo: 

kikiriki 

 
predstavnik, pravni svetovalec ali zakonodajni akt natančno predstavlja interese ljudi, ki jih domnevno zastopa?« 

(Barad, 2007, str. 47) 



69 

 

kikiriki 

kikiriki 

 

a pesem zbledi ko se spomnim da nimajo vsi ne časa ne prostora ne denarja ne mačke ne ljubezni ne 

hrane ne topline ne vode ne svobode ne časa ne prostora ne denarja ne mačke ne ljubezni ne zraka ne 

vode preveč vode poplave tornado orkani ne štipendij ne faksa ne službe nočejo službe zakaj bi jo kdo 

želel za ta denar se ne splača umirati hitro/počasi iz dneva v dan in gledati v steno kam je šel ves čas 

 

Kot vztraja Barad (2007, str. 133) nas reprezentalizem postavi nad svet, izven sveta, o katerem 

potem zgolj reflektiramo. Mi, ljudje, me_i raziskovalke_ci, me_i socialne_i delavke_ci 

obstajamo onkraj sveta, ločene_i od materije (snovi, (s)tvári), do katere potem imamo dostop 

preko reprezentacije, preko jezika. Predpostavka, da je jezik transparenten medij, ki vedočemu 

umu posreduje koherentno sliko resničnosti, ima za Barad (2007, str. 97) vzporednice pri 

znanstvenih teorijah, ki razumejo opazovanje kot nevtralno dejanje odkritja, kot transparentne 

leče, ki pasivno gledajo na svet: »Tako kot besede zagotavljajo opise ali reprezentacije že 

obstoječe resničnosti, opazovanje razkriva že obstoječe, od opazovanja neodvisne, lastnosti 

resničnosti« (Barad, 2007, str. 97). Ta vera, v svet, materijo, ločeno od nas, ki jo opazujemo, 

merimo, (pre)oblikujemo, naredi materijo pasivno, nemo in nespremenljivo samo po sebi 

(Barad, 2007, str. 133). Ta vera gre z roko v roki z metafizičnim individualizmom39 in 

humanizmom (prav tam, str. 134). 

 

humanistična orbita40 

 

je človek središče? 

okrog in okrog njega 

vrti se svet 

 

 
39 Kot je bilo omenjeno že prej: »Po Demokritu lastnosti vseh stvari izhajajo iz lastnosti najmanjših enot - atomov 

(»nerazrezljivih« ali »neločljivih«). Tako liberalne družbene teorije kot znanstvene teorije veliko dolgujejo ideji, 

da je svet sestavljen iz enot z ločeno pripisljivimi lastnostmi. Zapletena mreža znanstvenih, družbenih, etičnih in 

političnih praks ter naše razumevanje le-teh so odvisni od različnih diferencialnih instanc te predpostavke« (Barad, 

2007, str. 137-138). Ta, Demokritova atomistična teorija je, kot zapiše Barad (2007, str. 428-429) pogosto 

identificirana kot »najbolj zrela predsokratska filozofija, ki je neposredno vplivala na Platona in Epikurja, ki so ga 

prenesli v zgodnje moderno obdobje. Atomistična teorija naj bi tvorila temelj sodobne znanosti.«  

40 (po Barad, 2007, str. 134) 



70 

 

sonce, jedro in vrtišče 

lepilo, 

ki skupaj drži cel svet 

 

En dedič 

distance—ločenosti 

    to je ključno 

ki gleda 

naproti  

vsemu 

 

enota vsake mere 

končnost 

ki je postala meso 

 

ali le 

produkt svoje vere 

antropocentrizma? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

agentski realizem 

 

Predlog za poslušanje: Outro – M83 (2011) 

 

zapleteni v tem ne/smiselnem življenju, 

zaplet nas naredi, 

v njem se (z)najdemo, 

tudi če ne po svoji volji, 

delamo razlike, 

delamo reze, 

delujemo skupaj, 

rezi one/mogočajo, 

stvari postajajo v več smeri. 

 

sredi vesolja, 

ki je lahko ples življenja, 

ali ples krvi, 

in pleše se lahko tudi skupaj, 

ne samo narazen. 

 

Karen Barad s filozofijo-fiziko, kot to poimenuje Murris (2023, str. 6) ponuja ogromno novega 

besedišča in konceptov, ki so ključni za razumevanje njenega_ovega 'novega' materializma, kot 

je: intra-akcija (ali notranje delovanje)41, kvantni preplet, izbris, fenomen, nedeterminiranost 

(oz. nedoločljivost), difrakcija, agentski rez (ali morda z drugimi besedami rez delovanja), 

agentska ločljivost (ali drugače ločljivost delovanja) in prostorskočasovnosnovanje (ang. 

 
41 V večini uporabljam besedno zvezo intra-akcija, zato, da bi le-to lažje razločeval od interakcije, čeprav bi intra-

akcijo (ang. intra-action) lahko prevajal tudi kot notranje delovanje. V določenih primerih, ko se mi to zdi potrebno 

zaradi razumevanja besedila samega pa uporabim tudi notranje delovanje, pri čemer v oklepaju zapišem tudi (ang. 

intra-action) zato, da bi poudaril, da gre za isti koncept.  



72 

 

spacetimemattering), ki skupaj tvorijo filozofsko intra-aktivno povezano mrežo s katerimi gradi 

relacijsko ontologijo (Murris, 2022, str. 6). Sam_a to poimenuje tudi agentski realizem (ang. 

agential realism), ki ga morda lahko prevajamo tudi kot delujoči realizem42 in ki je za njo_ega 

»epistemološko-ontološko-etični« okvir razumevanja vloge človeških in nečloveških, 

materialnih in diskurzivnih, naravnih in kulturnih faktorjev v znanstvenih in drugih socio-

materialnih praksah (Barad, 2007, str. 26).  

Agentski realizem je Karen Barad razvil_a skozi difraktivno branje kvantne fizike (pri čemer 

izhaja največ iz Nielsa Bohra) ter kritične in poststrukturalistične teorije (npr. Michel Foucault, 

Judith Butler, Gloria Anzaldúa, Donna Haraway, Vicky Kirby, Jacques Derrida) in s tem odpira 

transdicsiplinarno teoretiziranje, ki raz-misli (ang. re-thinks) razmejitev med naravnimi in 

družboslovnimi znanostmi ter humanistiko (Juelskjær, Plauborg in Adrian, 2021, str. 1-2).  

Ko Barad (2007) uporabi besedo (agentski) realizem, se zaveda, da lahko s tem nehote sporoča 

metafizično predpostavko, ki obstoj posameznih entitet jemlje za samoumevnega (s čemer bi 

podlegel_la esencializmu, individualistični metafiziki), zato razloži, da resničnost (ang. 

realness) ni nujno »stvarnost« (ang. thingness), saj to kar je resnično ni nujno, da je esenca, 

entiteta, posamezni obstoječ objekt z inherentnimi lastnostmi (Barad, 2007, str. 55-56). To bi 

jo_ga namreč ponovno podredilo reprezentalističnemu razmišljanju, ki materialne narave 

prakse ne jemlje resno, zato poudarja, da njen_gov realizem ni realizem do entitet, pač pa do 

fenomenov in prepletenih materialnih praks vedenja in postajanja (Barad, 2007, str. 56).  

Agentski realizem, kot ga konceptualizira Barad pa ima tudi dimenzijo performativnosti. Kot 

zapiše Judith Butler (1993, str. xxi) je znotraj teorije jezikovnih dejanj (ang. speech act theory) 

performativnost diskurzivna praksa, ki udejanja, ali proizvaja tisto kar poimenuje, pri čemer 

poda primer svetopisemske interpretacije performativnosti: »Bodi svetloba!« (ang. »Let there 

be light«), kar bi pomenilo, da skozi moč subjekta oz. njegove volje nekaj dejansko nastane 

(prav tam). Posplošeno, v razdelavi performativnosti, kot jo pojmuje Butler to kar razumemo 

kot naravno, dano, je v resnici že proizvedeno, 'biološki' spol ni izrecno biološki itd.  

Performativnost med drugim zastavlja pomembno vprašanje o zmožnosti delovanja (ang. 

agency). Kot se vpraša St. Pierre (2011, str. 47): »Če ne verjamemo več, da se posameznik_ca 

rodi s prirojeno zmožnostjo delovanja, kje je potem svoboda?« Kar je za St. Pierre (prav tam, 

str. 48) pomembno pri razumevanju performativnosti je to, da če subjekt ni dan vnaprej, ga je 

 
42 Tako besedno zvezo prevaja denimo tudi Ignac Navernik v Barad (2022) in Huzjan (2021, str. 21), Čičigoj 

(2013) uporabi besedno zvezo dejavni realizem, Kuhar (2022) pa uporablja realizem agentov. 



73 

 

potem treba vedno znova konstruirati v vsakdanjem življenju, v jezikovnih, kulturnih in 

materialnih formacijah, praksah, organiziranih v razmerjih moči, vrednotah. To pomeni, da 

morda imamo možnost, da se ne ponavljamo (torej, da ponavljamo istost, da ostajamo vedno 

identični), lahko smo tudi subverzivne_i, čeprav lahko to povzroči, da nas označijo kot 

»abnormalne«, »nore«, »motene« (prav tam, str. 49). 

Barad (2007) pri tem opozarja, da performativnost, kot jo sam_a razume ni »povabilo, da bi vse 

(tudi materialna telesa) spremenile_i v besede,« ampak gre prej za »spodbijanje neraziskanih 

miselnih navad, ki dajejo jeziku in drugim oblikam reprezentacije večjo moč pri določanju naših 

ontologij, kot si jo zaslužijo« (Barad, 2007, str. 133). Pomembno je torej, da v agentsko-

realističnem razumevanju avtor_ica performativnost razširi onkraj teoretičnega fokusa zgolj na 

t. i. človeški, družbeni svet (prav tam, str. 225), torej denimo kako se materializira človek kot 

(ospoljeno) bitje. In naprej, želi si več kot zgolj priznavanje materialnosti kot učinka ali 

posledice diskurzivnih praks (saj bi to materijo, snov, stvar ponovno enačilo s pasivnostjo, kar 

si Barad želi preseči) (prav tam). Želi si namreč »posthumanistični performativni opis 

materialno-diskurzivnih praks materializiranja (ang. mattering) (vključno s tistimi, ki so 

označene kot »znanstvene« in tiste, ki so označene kot »družbene«)« (Barad, 2007, str. 146).  

Performativno razumevanje (npr. raziskovalnih praks) se tako, glede na Barad (2007, str. 49), 

zavzema za razumevanje mišljenja, opazovanja in teoretiziranja, kot prakse delovanja v svetu 

in kot del sveta, katerega smo. Prav tako je za njo_ega pomembno, da znanstvene prakse 

razumemo performativno (prav tam), saj iz tega izhaja, da znanja, vedenja ne pridobimo tako, 

da stojimo na distanci, ločeni od tega kar raziskujemo in potem zgolj reprezentiramo 

raziskovano, ampak gre pri raziskovanju za neposredno materialno delovanje (ang. material 

engagement) (morda celo so-delovanje) s svetom (prav tam, str. 28): »Premik k performativnim 

alternativam reprezentalizmu spreminja težišče z vprašanj skladnosti med opisi in resničnostjo 

(npr., ali odsevajo naravo ali kulturo?), na vprašanja praks, dejanj ali akcij« (prav tam). 

Agentsko realistična razdelava performativnosti za Barad (2007, str. 136) dovoli materiji, da 

postane aktivna udeleženka v postajanju sveta v njegovi nenehni intra-aktivnosti in hkrati 

ponudi razumevanje materializacije diskurzivnih praks (prav tam). Kot še zapiše: »Vsa telesa, 

ne zgolj »človeška«, postanejo pomembna (ang. come to matter) skozi iterativne [ponavljajoče 

se] intra-akcije sveta—njegove performativnosti« (Barad, 2007, str. 152). 

Karen Barad v svojih delih uporablja neologizem intra-akcija (namesto interakcije, ki bi 

predpostavljala, da posamezne entitete obstajajo pred interakcijo) (Barad, 2007, str. 139). 



74 

 

Strinjam se z Murris in Bozalek (2022b, str. 70), da koncept intra-akcije deluje kontraintuitivno. 

Kot zapišeta:  

Ko razmišljam o sebi kot o človeškem subjektu, gotovo obstajam ločeno od skodelice 

kave, ki jo držim v rokah, in od stola, na katerem sedim? Tudi v klasični znanosti je svet 

sestavljen iz medsebojno delujočih, vendar ločeno obstoječih delov, ki tvorijo celoto. 

(Murris in Bozalek, 2022b, str. 70, moj poudarek) 

Z intra-akcijo je težko razmišljati, saj od nas zahteva ponoven premislek, preoblikovanje trditev 

o vedenju, znanju (torej epistemološki premik), kar vključuje tudi to iz česar mislimo, da je svet 

(ontološki premik) ter kakšne so naše normativne predstave o tem, kako bi morali živeti (etika) 

(Murris in Bozalek, 2022b, str. 70). To je to, kar Barad (2007, str. 90) poimenuje kot »etiko-

onto-epistemo-logija«, kjer etika, epistemologija in ontologija niso ločene druga od druge, 

ampak so prepletene.  

Agentski realizem nas z intra-akcijo spodbuja, da sebe (kot ljudi), ne dojemamo ne kot 

subjektov in ne kot objektov, ampak kot kompleksen fenomen neskončnega prepletanja 

(Murris in Bozalek, 2022b, str. 70). Jaz ali morda celo jazjazjaz43 ne obstajam na svetu, svet ne 

obstaja tam, zunaj, onkraj mene, jazjazjaz sem prepleten s svetom (prav tam). Lahko se 

distanciram od tebe od drugega od sveta od materije, vendar zgolj v abstrakciji človeško-

narejene kategorije (prav tam). Prepleten. Sploh nimam absolutnega nadzora nad mrežo 

odnosov, relacij, v katerih se vedno znova znajdem, s katerimi vedno znova in znova postajam. 

Niti nad tem, kako te relacije vplivajo na mene, nimam absolutnega nadzora (prav tam). Niti 

nad tem kako postajam s pisanjem, pisanja samega ne nadziram, kot da se včasih ... 

besede in svetovi pojavijo pred očmi takrat ko zapiha veter in takrat ko se noga umiri 

ne nad dežjem ne nad strelo niti nad tem kdaj doma se bo ogrelo 

vsaj takrat ko pišem smo prepleteni takrat je jezik vedno bolj in bolj zapleteni 

predstavljaj si kako lepo je biti prepleten s svetom 

predstavljaj si kako lepo je hoditi s travo  

in plesati z naravo 

včasih ... vsaj 

 
43 Karen Murris uporablja tudi neologizem jazjazjaz (ang. iii) namesto singularnega Jaz (ang. I), s čimer želi 

poudariti, da: »Ljudje nimamo, ampak smo porozna telesa. Ne stvari v svetu, v prostoru in času, temveč relacijski 

fenomeni—prostorskočasovnosnovanje, jazjazjaz je neologizem, ki artikulira pojem identitete, ki je neomejena.« 

(Murris, 2022, str. 32) 



75 

 

takrat ko 

pišem 

 

Bi lahko potem relacijsko ontologijo Karen Barad razumele_i, kot da je vse med sabo 

prepleteno? Da smo vse_i na nek način prepletene_i? Človeško, ne-človeško, ne/živo, več-kot-

človeško?  

Prepletenost skozi tovrstno prizmo ne pomeni povezanost vsega bitja kot »enega« (ang. all 

being as one), ampak gre za »specifične materialne relacije nenehnega razlikovanja (ang. 

differentiating) sveta«, ti »prepleti pa so relacije obveznosti – vezanosti na drugega – zajete 

sledi drugotenja (ang. othering)« (Barad, 2010, str. 265). Še več: »Drugost, konstitucija 

»Drugega«, vključuje zadolženost do »Drugega«, ki je ireduktibilno in materialno vezan na 

»jaz«, prepreden skozi njega« (prav tam).  

Povedano z drugimi besedami, biti prepleten: 

ni zgolj biti prepleten z nekom drugim, kot da gre za združitev ločenih entitet, ampak, 

pomeni, manko neodvisnega, samostojnega obstoja. Obstoj ni stvar posameznic_kov. 

Posameznice_ki ne obstajajo pred svojimi interakcijami; posameznice_ki se pojavijo 

skozi in kot del prepletene intra-relacije (Barad, 2007, ix). 

 

ekspedicija 

 

kako naj začutim 

preplet in povezave, 

vozlišča in valove, 

trenutke srečanja? 

 

v prepletih-povezavah- 

vozliščih-in-valovih- 

trenutkih srečanja 

potestas in potentia 

ne/izmerljiva nasilja 



76 

 

skozi telesa 

naša in vaša in moja in tvoja 

 

nasilja drug/Drugemu 

surova posilstva 

brutalizmi bombandiranja 

žrtja in goltanja 

ne/človeskega mesa 

strelska misijonarstva 

pohodi prelivanja krvi 

pljunki in polucije 

ubijanje Gaie 

one/mogočanja 

 

kako naj začutim 

prepletenepovezave 

vozliščvalov 

trenutkesrečanja 

 

v sprehodu in teku 

preko mostov v pesmih 

ki obudijo poraščeno kožo 

in omogočijo da srce zajeclja 

 

tek po umetni džungli 

postajanje z mačkami? 

in črvom in ptico 

in vetrom in stolom 

 

prepogibanje in zlaganje 

besed in svetov 



77 

 

naj se zasveti tema! 

brez radiranja in uničevanja 

odgovor-no so-delovanje 

srečanje ki se razpira 

in razpira 

 

morda je čas 

za eat the rich? 

deny defend depose? 

nadzor nad orožjem? 

ali omogočanje njihove abolicije? 

spominjanja prelite krvi? 

kri ki nas straši 

slišati glasove? 

lišajev in listov 

mačje tišine 

bog_inj/e narave 

ki ne zahteva/jo krstitve 

ne hoje po vodi 

hojo v ne/čisti reki 

stop the wars 

 

skupaj-narazen 

 

Iz vsakdanjega življenja, kot je sedaj bilo izpostavljeno že večkrat na različne načine, smo 

verjetno (vsaj na Zahodu) navajene_i razmišljati dihotomno, binarno, dualistično. Obstajata 

subjekt ali objekt, obstaja kultura ali narava, tukaj/tam, zdaj/takrat (Murris in Bozalek, 2022b, 

str. 71). So stvari res take? So vsi dualizmi, vse dihotomije, dane vnaprej (tako pač je) ali gre 

prej za kartezijansko dediščino (Kleinman, 2012, str. 77)? Kuby in Murris (2022, str. 16) 

zapišeta, da filozofija, ki temelji na tako imenovani kartezijanski logiki ločenosti uma in telesa, 

vpliva tudi na dojemanje sebe in drugega kot dveh ločenih entitet. Tako imenovani kartezijanski 



78 

 

rez (ang. Cartesian cut) torej vnaprej predvideva, da obstajajo začrtane, jasne meje (med 

denimo subjekti/objekti, ljudmi/neljudmi itd.), ki obstajajo pred odnosi, pred relacijami 

(Bozalek in Fullagar, 2022b, str. 30). Vendar to ni edini način, kako lahko dojemamo 

sebe/drugega. 

V enem izmed intervjujev Karen Barad (Kleinman, 2012) pove, da že sama beseda dihotomija 

etimološko izhaja iz grške besede διχοτομία (dichotomía), kar pomeni »rezanje na dva« 

(Kleinman, 2012, str. 77). Že v tem Barad vidi potencial za ponovni raz-mislek o tem, kako 

dojemamo razliko. Razlika med mano in tabo ni nujno dana vnaprej, ni najdena (med mano in 

tabo), ampak se mora zgoditi, udejanjiti. Razlika oz. z drugo besedo rez ni dan vnaprej, ampak 

je, glede na Barad, uveljavljen (prav tam).  

V agentskem realizmu Barad ne začne z vnaprej dano ali fiksno razliko, ampak se prevprašuje, 

raziskuje, kako so razlike sploh narejene, stabilizirane, destabilizirane in kakšni so njeni 

materialni učinki (Kleinman, 2012, str. 77). Za Barad (2007) »človeška« telesa niso inherentno 

različna od »nečloveških«, saj to, kar konstituira človeka (in nečloveka) ni fiksna, vnaprej dana 

predstava (Barad, 2007, str. 153). Ponovno: posameznice_ki, ne obstajajo sami po sebi kot taki, 

vendar se materializirajo skozi intra-akcijo, intra-akcija pa prevprašuje samo delanje razlik, 

razlike, ki jim rečemo »posameznice_ki« (Kleinman, 2012, str. 77). Diferenciacija (ang. 

differentiation) tako ni več vprašanje radikalne zunanjosti, temveč gre za vprašanje tako 

imenovane agentske ločljivosti (ang. agential separability) (Barad, 2007, str. 392) ali 

prevedeno drugače ločljivosti delovanja44.  

En izmed pomembnih konceptov, ki ga Barad ponuja (kot alternativo kartezijanskemu rezu) je 

tako imenovani agentski rez (ang. agential cut) ali spet morda z drugimi besedami rez 

delovanja. Meje in lastnosti tako imenovanih posameznic_kov postanejo determinirane ravno 

skozi specifično notranje delovanje (skozi intra-akcije) znotraj fenomena (Kleiman, 2012, str. 

77) ne nekje od zunaj in niso dane vnaprej. Agentski rez je začasna ločenost znotraj prepleta, 

začasna razrešitev subjekta in objekta, začasna determiniranost znotraj fenomena, ki je sicer 

nedeterminiran (Bozalek in Fullagar, 2022b, str. 30). Agentski rez, intra-akcija torej ni 

 
44 Kar je pri tem pomembno izpostaviti je to, da za Barad (2007, str. 178) zmožnost delovanja (ang. agency) ni 

nekaj kar nekdo (ali nekaj) poseduje, ampak gre za (s)tvár (ang. matter) notranjega delovanja (intra-akcije), ki se 

vedno znova uveljavlja. Z drugimi besedami, zmožnost delovanja ni atribut, temveč nenehno preoblikovanje 

(rekonfiguracija) sveta, celo: »[v]esolje je v svojem postajanju notranje delovanje« (Barad, 2007, str. 141). To 

pomeni, da zmožnost delovanja ni lastnost, ki bi pripadala posameznemu človeku, niti ne gre za zgolj človeško 

zmožnost, ampak za performans sveta v postajanju (ang. worlding) (Bozalek, 2024, str. 550). Morda lahko celo 

rečem, da gre pri zmožnosti delovanja za so-ustvarjanje sveta, za one/mogočanje delovanja v svetu (in delovanja 

sveta, so-delovanje, so-ustvarjanje, srečanje s svetom), ampak o tem več kasneje. 



79 

 

absolutna ločitev, ni absolutna determinacija; agentski rez, kot ga konceptualizira Barad (2014, 

str. 177) 'reže' skupaj-narazen. To pomeni, da hkrati razlikuje45 (ang. differentiating) in prepleta 

(ang. entangling) (Barad, 2010, str. 265). Kot to zapiše Barad (2007, str. 333-334, moji 

poudarki):  

Specifična intra-akcija udejanja »rez delovanja« (v kontrastu s kartezijanskim rezom - 

inherentnim razlikovanjem med subjektom in objektom), s čimer se znotraj fenomena 

vzpostavlja ločitev »subjekta« in »objekta«. [...] Rezi delovanja znotraj fenomena 

uveljavljajo razrešitev nekaterih inherentnih ontoloških nedoločenosti in izključujejo 

druge. To pomeni, da intra-akcije udejanjajo »ločljivost v delovanju« - pogoj 

zunanjosti-znotraj fenomena. Ne gre torej za to, da ne bi bilo ločitev ali razlikovanj, 

temveč da te obstajajo le znotraj relacij.  

'Naša' ločljivost, ločenost ni absolutna, ampak je zgolj začasna ločenost-znotraj-delovanja, 

znotraj fenomena katerega del smo. Agentski rez, ali rez delovanja, pa lahko »materializira 

različne fenomene, ki producirajo različne sledi na telesi« (Bozalek in Fullagar, 2022b, str. 30). 

Za Barad, objektivnost pomeni »biti odgovoren za te različne sledi na telesih,«, torej 

odgovornost ne izhaja izključno iz nas samih, kot da bi se lahko »namerno ali zavestno odločili 

za izvajanje rezov, temveč zato, ker smo del materialnih ureditev, ki jih izvajajo« (prav tam, 

moj poudarek). 

Ključno pri tem je to, da so za Barad (2007, str. 141) ravno fenomeni »primarne ontološke 

enote«, ne stvari (ang. things) same po sebi, ampak fenomeni v smislu »dinamične topološke 

rekonfiguracije/prepleti/relacije/(re)artikulacije sveta« (prav tam). In v fenomenu (torej 

specifični intra-akciji, notranjemu delovanju) sta že prepletena »objekt« in »delovanje 

merjenja« (ang. measuring agencies), ali drugače: »objekt in delovanje merjenja izhajajo iz 

notranjega delovanja, ki jih proizvaja in ne pred njim« (Barad, 2007, str. 128). 

Za Barad (2007, str. 56) tako med drugim eksperimentiranje in teoretiziranje postaneta 

dinamični praksi, ki igrata konstitutivno vlogo v produkciji objektov in subjektov, materije in 

pomena (ang. meaning). Pomembno pa je, da pri tem ne gre za to, da bi teoretiziranja in 

 
45 V enem izmed intervjujev Juelskjær, Plauborg in Adrian (2021, str. 123) Barad o razlikovanju pove sledeče: 

»Resnično globoka poanta je v tem, da so razlike (s)tvár prepletenosti! Kar je lahko zelo kontra-intuitivno, saj smo 

naučene_i asociiranja razlik z ločitvijo, prepletenosti pa s povezavo, ampak v bistvu, glede na kvantno fiziko, je 

intra-akcija rezanje skupaj-narazen (en gib!), to je, razlikovanje-prepletanje. [...] »[A]gentska ločljivost« – to je, 

razlike brez ločljivosti ali razlike znotraj (prepletov).« 



80 

 

eksperimentiranje pomenilo poseganje (od zunaj), temveč notranje delovanje, intra-akcija od 

znotraj, kot del fenomenov, ki ob tem nastajajo (Barad, 2007, str. 56).  

Ko Barad (2007, str. 139) piše o fenomenih, poudarja, da ne gre zgolj za (epistemološko) 

nerazdružljivost opazovalke_ca in opazovane_ga ali nerazdružljivost rezultatov od merjenja, 

ampak da so fenomeni 'sami' ontološko nerazdružljivi. Barad pravi, da smo namreč vedno že 

del sveta, ki ga poskušamo razumeti (prav tam, str. 67). 

Za socialno delo, kot to prepoznava Bozalek (2024, str. 549) bi to pomenilo »da ni absolutne 

ločitve med socialno_em delavko_cem in klientko_em, opazovalko_cem in opazovane_ga, 

subjektom in objektom, ampak da so le-ti del fenomena in pogojno (ang. contingently) nastajajo 

skozi reze delovanj.« In v intra-akciji se ne znajdemo samo 'me_i ljudje, socialne_i delavke_ci', 

saj so ljudje in več-kot-ljudje vedno že prepleteni (prav tam).  

 

ne samo narazen, 

pleše se lahko tudi skupaj, 

ples krvi, 

ki je lahko ples življenja, 

sredi vesolja 

 

stvari postajajo v več smeri. 

rezi one/mogočajo, 

delujemo skupaj 

delamo reze 

delamo razlike, 

tudi če ne po svoji volji, 

se (z)najdemo v njem, 

v zapletu, ki nas naredi, 

zapletene_i v tem ne/smiselnem življenju. 

 



81 

 

4. (Po)etika omogočanja in trenutek srečanja 
 

V ozadju (večkrat): Felicità – Al Bano in Romina Power (1982) 

i. omogočanje 

 

omogočanje 

kakšna moč so-ustvarjanja sveta 

pisanja-risanja pogojnega dotikanja-objemanja; pod pogojem omogočanja samega; petja-plesanja 

čričkov ki pojejo pesem ki je ne poznam srečanje ki se ne/konča 

 

omogočanje 

kakšna moč so-delovanja s svetom 

rib-pingvinov-mačk; pod pogojem internetne povezave; pod pogojem omogočanja samega; igranja-

plavanja-dežne kaplje ki je ne poznam srečanje ki se ne/konča 

 

omogočanje 

kakšna moč postajanja tukaj/tam zdaj/takrat 

odgovor-no poslušanje duhov ki strašijo časeprostore; tako močno postajati zaveznice_ki zmožnosti 

odgovarjanja v srečanju ki se ne/konča 

 

one/mogočanja 

potestas in potentia 

 

omogočanje trenutkov srečanj 

 

ii. srečanje 

 

Jane Bennet začne  svojo pripoved o vitalističnem 'novem' materializmu z opisom tega, kar 

morda lahko poimenujem kot 'njeno' srečanje z ostanki na ulici: rokavico, cvetnim prahom, 

mrtvo podgano, plastičnim zamaškom in leseno palico, ki so »švigali naprej in nazaj, med 

ostanki in stvarjo« (Bennet, 2010a, str. 4); po eni strani so postajali stvari, ki bi jih ignorirala, 

če ne nakazujejo (tudi) na neko človeško dejavnost (denimo na trud delavca, met smetilca, 

uspeh zastrupljevalca podgane), po drugi pa so opisane stvari od nje zahtevale pozornost same 



82 

 

po sebi in so obstajale v presežku njihove povezanosti s človeškimi pomeni, navadami ali 

projekti (prav tam). Kar je za Bennet še ključno pa je to, da so stvari bile povezane, medsebojno 

odvisne v sliki, ki se je izrisala pred njo; bile so v soodvisnosti z ulico, kjer so se znašle z 

vremenom (in soncem, ki je posijalo na rokavico, ki je njen pogled nato usmerilo še do podgane, 

do zamaška …) in z njo (prav tam, str. 5). 

Ko Bennet 'zaključi svojo zgodbo', zapiše: »Verjamem, da lahko srečanja z živahno snovjo 

oklestijo moje fantazije o človeškem obvladovanju, poudarijo skupno materialnost vsega, kar 

je, razkrijejo širšo distribucijo delovanja in preoblikujejo jaz in njegove interese« (Bennet, 

2010a, str. 122, moj poudarek). 

 

martinček se smuka  

skozi razpoke v betonu 

z željo po sončni svetlobi 

umika se korakom 

večjih živali 

morda tudi meni 

ki napol zaprtih oči 

iščem žarek sonca 

ujetega med bloki 

in visokimi zidovi 

 

najdem ga tam 

pod nogami  

ko začutim 

še zadnji ostanek snega 

med sprejetimi snežinkami 

raztreščenimi  

pod težo telesa: 

 

odtajam se  

skupaj z njim 

in končno lahko zadiham 



83 

 

Slika 1: "Preveč mene se skriva v svetu" - napis na zidu v 

Celju 

iii. ne-linearnost srečanja 

srečanje z ljubeznijo 

 

 

 

 

 

 

 

 

srečanje ljubezni na pol poti 

srečava se skupaj-narazen 

srečanje, tudi ne-linearno 

še posebej nelinearno 

v razpršenem času 

in zgoščenem trenutku 

tukaj in zdaj/tam in takrat 

in tudi če sva 'zgolj dva' 

postajava v množini 

 

tudi z mislijo ki 

skače    od    lista 

   do   lista    kot žaba do 

onesnaženega        ribnika 

        skok    po    skok     

na        cesto    poslednji skok 

 

vsaka misel  

doživetje        skok    po    skok 

    iz doline    do ravnine     

S
l
i
k
a  
S
E
Q 
S
l
i
k
a 
\
* 
A
R
A
B
I
C 
1
: 
n
a
p
i
s 
n
a 
z
i
d
u 
v 
C
e
l
j
u
, 
f
o
t
o
g
r
a
f
i
r
a
n
o 
2
5



84 

 

jutranja kava    in večerni dim 

        žaba pa ostaja    na cesti 

kot spomin 

 

megla se    še kdaj       pojavi 

    nekje    še kdaj    ostaja 

ko sončni žarek   se razgraja 

od    prahu   do prahu    kot žaba 

ki skoči   tokrat        v mlako 

zaenkrat    čista voda  ji je     vaba 

 

z njo    se upanje    rodi 

a opazujem    le od daleč 

pustim 

            jo 

                    na 

                            miru 

avta pa itak nimam 

 

iv. postajanje v dvojini, v množini, v srečanju 

 

z bakterijami, glivami, protisti 

ki skupaj zaigrajo simfonijo 

‘mojega’ življenja46  

nekatere pesmi tako tihe 

kot da so zgolj so-potnice_ki 

  v omogočanju 

 

več 'jih' je kot mene  

'mojih' majhnih spremljevalk 

odrasel človek postanem 

 
46 (Haraway, 2008, str. 3-4) 



85 

 

v družbi  

majhnih so-stanovalk 

da si eno 

je vedno 

da postaneš z več47 

 

ker postajam(o) 

v (po)etiki omogočanja sveta 

 

v. chthulucen se vrača 

 

prihaja Chthulucen  

doživetje ki se ga ne da 

ujeti v številke 

v besede 

ki se izmika  

vedno bolj  

    se megli  

kot da oko začne podlegati  

jesenskemu mrazu 

 

doživetje ki 

za sabo pusti 

nevidne svetlobe sledi 

ki sije proti kotu sobe 

tja nad omaro 

kjer se skriva pajek  

    ne tisti ki se ga bojim 

        sploh ne tarantela! 

tista 

suha južina 

 
47 (Haraway, 2008, str. 4) 



86 

 

na vrhu omare 

skrita 

da pobegne 

pred mačjimi očmi 

plete odejo 

ki ogreje  

ledena stopala 

vsaka nitka 

zaneti nežen ogenj 

kot da se ogrevamo 

skupaj 

    tudi s pajkom  

        na vrhu omare 

            kakšna čudovita grozota 

za vse 'nas' bitja zemlje 

    in ne neba48  

 

»Za razliko od zgodb antropocena in kapitalocena, je htulucen sestavljen iz nenehnih zgodb in praks 

postajanja z več vrstami v času, ki ostaja ogrožen, v negotovem času, v katerem svet še ni končan in 

nebo še ni padlo. [...] Za razliko od prevladujočih dram antropocenskega in kapitalocenskega diskurza 

ljudje niso edini pomembni akterji v htulucenu, vsa druga bitja pa se lahko zgolj odzivajo. Vrstni red 

je na novo spleten: ljudje so z zemljo in od nje, glavna zgodba pa so biotske in abiotske moči te 

zemlje. Pomembno je (ang. it matters), s katerimi načini življenja in umiranja se ukvarjamo bolj kot z 

drugimi. To ni pomembno samo za ljudi, ampak tudi za številne živali iz različnih taksonov, ki smo jih 

izpostavili iztrebljanju, izumiranju, genocidu in obetom brez prihodnosti.«49 

 

kakšna preprosta beseda: Chthulucen 

khthon + kainos  

časprostor 

učenja 

ostajanja s težavo 

 
48 (Harraway, 2008, str. 3) 
49 (Haraway, 2016a, str. 55) 



87 

 

življenja in umiranja 

v odgovor-nosti 

na zlorabljeni zemlji50 

 

 

vi. (po)etični kodeks odgovor-nosti socialnih delavk_cev 

 

Na namišljenem odru sredi Ljubljane so se na 90-letni obletnici Fakultete za socialno delo 

zbrale_i srečale_i različne entitete, nekatere z imeni, druge brez, tretje so kar v skupku večih. 

Entitete, ki strašijo iz preteklosti, ki še ni prišla, v prihodnosti, pravičnosti, ki še prihaja (Barad, 

2010, str. 265). Poskusile_i bodo uprizoriti eksperimentalno igro, ki so jo poimenovale_i kot 

(po)etični kodeks odgovor-nosti socialnih delavk_cev: tukaj/tam zdaj/takrat: drugo dejanje 

difrakcije. Ene_i so skupaj, druge_i bolj narazen, v različnih časih in prostorih. Vse so skupaj-

narazen (z drugimi besedami: nekatere_i so na Zoom-u). Odzivajo se drug drugemu, v odgovor-

nosti, difraktivno. Postajajo v več smeri, a vse_i skupaj v srečanju, ki traja in se ne/konča. Kot 

napovejo, gre za »nov feministični akademski slog, ki spoštuje našo dediščino, saj so vzorci 

difrakcije vedno že tam« (Murris in Kohan, 2021, str. 588). 

 

Ana Marija Sobočan (2011, str. 205): »[E]tiko v socialnem delu [...] razumem kot ravnanje v skladu 

z vrednotami in načeli socialnega dela, kot ravnanje, h kateremu so socialne delavke in delavci zavezani 

v svojem poklicu.« 

Srečo Dragoš (1996, str. 224, moji poudarki): »[E]tična odgovornost [je] najprej odgovornost, tj., 

dajanje odgovorov, ki so podlaga za dogovor.« 

Društvo socialnih delavk in delavcev Slovenije (2021, str. 6, moj poudarek): »Socialna delavka ali 

socialni delavec razvija odgovornost do naravnega okolja, ker se zaveda večplastnega pomena narave 

za človeka, zato ne opusti prispevka, ki ga k ciljem zagotavljanja kakovostnega življenjskega okolja za 

vse lahko prispeva socialno delo.«  

Thomas Ryan (2011, str. 166) (»Inkluzivni kodeks socialnega dela, na podlagi kodeksa socialnih 

delavk_cev Avstralije iz leta 1999«, moj poudarek): »Disciplina socialnega dela je zavezana 

prizadevanju in ohranjanju blagostanja ljudi in nečloveških živali ter celovitosti naravnega sveta. 

Socialno delo si prizadeva, da bi maksimiziralo razcvet človeških in nečloveških posameznic_kov tako, 

 
50 (Harraway, 2016, str. 2) 



88 

 

da se posveti in spoštuje njihove potrebe in interese ter se hkrati zaveže k: so-delovanju in omogočanju 

človeških in nečloveških posameznic_kov [...] ter se zavzema za družbeno in vrstno pravičnost (ang. 

species justice) [...].« 

Jan Forjan (seminarska naloga pri predmetu Etične dileme v mednarodni perspektivi, 2023, 

osebni arhiv): »Socialno delo, kot sem prikazal, že prepoznava potenciale, ki jih nudi so-delovanje med 

človeškim in ne-človeškim bitjem, ali povedano drugače med človeško živaljo in ostalimi živalmi. Ob 

tem pa se pojavlja vprašanje o etičnosti tovrstnih praks, [saj] če le-te izhajajo iz predpostavke o rigidni 

razliki med njimi [...] bo [ta] nedvomno služila za privilegiranje človeka.« 

Ana Marija Sobočan (2011, str. 207): »Preliminarni rezultati spletne ankete o etiki v socialnem delu 

[v Sloveniji], ki jo izvajam od februarja 2011, kažejo, da socialne delavke in delavci verjamejo, da je 

etični kodeks nekaj, kar morajo kot strokovni delavci ponotranjiti in upoštevati vsak dan.« 

Jan Forjan (seminarska naloga pri predmetu Etične dileme v mednarodni perspektivi, 2023, 

osebni arhic): »Kar se mi pri tem zdi nujno izpostaviti je, da potrebujemo prakso socialnega dela, ki ji 

etična vprašanja niso sekundarnega pomena in se na njih obrnemo šele post-factum, ampak so temelj na 

katerem prakso sploh oblikujemo in na podlagi katerega stopamo v njo.« 

Vivienne Bozalek (2023, str. 609-610, povzetek): Da bi socialno delo postalo odgovor-na stroka (ang. 

response-able profession), bi bilo potrebno raz-misliti 'danost' česarkoli, še posebej avtonomne_ga 

človeške_ga posameznice_ka s stališča feministične relacijske pozicije ontološke neločljivosti in 

medsebojne konstitucije [kdo so človeške/nečloveške posameznice_ki?]. Tudi razlikovanje med 

socialnim in naravnim svetom izhaja iz specifične intra-akcije. Narava-kultura, materialno-diskurzivno 

so neločljivi in postanejo determinirani skozi procese ustvarjanja meja (ang. boundary-making 

processes). Zato bi socialno delo kot stroka moralo biti zmožno odgovora, odziva, biti odzivno in 

odgovor-no svetu, v njegovih živahnih odnosih, katerih del je. 

Rosi Braidotti (2013, str. 190): »Trajnostna etika ne-enotnih subjektov temelji na povečanemu občutku 

medsebojne povezanosti sebe in drugih, vključno z ne-človeškimi ali 'zemeljskimi' drugimi tako, da po 

eni strani odstranimo v vase zagledan individualizem in po drugi strani oviro negativnosti.« 

Karen Barad v intervjuju z Iris van der Tuin in Rick Dolphijn (2012, str. 69, moji poudarki): 

»Etika ni o pravilnih odzivih (ang. responses), do radikalno zunanjega drugega, ampak o odzivnosti (ang. 

responsibility) in odgovornosti (ang. accountability) do živih relacij postajanja, katerih del smo. Etika 

[...] [je] upoštevanje (ang. taking account) zapletenih materializacij, katerih del smo, tudi novih 

konfiguracij, novih subjektivitet, novih možnosti. Še najmanjši rezi so pomembni (ang. matter). 

Odzivnost je potem (s)tvár zmožnosti odziva. Poslušati odzive drugega in obveza odzivnosti do drugega, 

ki ni v celoti ločen od tega, čemur pravimo jaz (ang. the self).« 



89 

 

Ana Marija Sobočan (2011, str. 213, moj poudarek): »Socialno delo se lahko vzpostavlja in ohranja 

kot avtonomen poklic le tako, da ostaja zavezano vrednotam in etičnim načelom [...] ki se morajo skozi 

čas tudi reflektirati in dopolnjevati tako, da lahko v vedno novih [...] situacijah zagotavljajo orodje za 

boj z nepravičnostjo in izključevanjem.« 

Vivienne Bozalek (2024, str. 554): Kaj pa če »[r]efleksija ne deluje v relacijski ontologiji [?] [Saj] smo 

že del sveta in ga ne moremo opazovati iz distance. Imamo direkten dostop do materialnega sveta, kot 

tudi do naših ideacij o njem.«  

Karen Barad (2007, str. 453): »Razdalja ne zagotavlja ločitve ali celo ločljivosti. Vedenje (ang. 

knowing) ni stvar refleksije na razdalji; gre za aktivno in specifično prakso angažmaja. Vedeti pomeni 

postati prepleten; objektivnost zahteva, da prevzameš odgovornost za svoja prepletanja.« 

Vivienne Bozalek (2024, str. 555): »V socialnem delu bi bilo mogoče naše razmišljanje preusmeriti od 

refleksije k difrakciji, z razumevanjem, da smo vedno že del sveta in da se je nemogoče iztrgati iz njega 

[...].« 

Karen Barad (2007, str. 182, moji poudarki): »Etičnost je del svetovnega tkiva; poziv k odzivnosti 

in odgovornosti je del tega, kar je. Nobeno prostorsko-časovno področje ni izključeno iz etičnosti tega, 

kar je pomembno. Vprašanja o odzivnosti in odgovornosti se pojavljajo ob vsaki priložnosti; vsak 

trenutek je poln različnih možnosti postajanja sveta in različnih preoblikovanj tega, kar je morda še 

mogoče.«  

Vivienne Bozalek (2024, str. 555-556, moji poudarki): »Difraktivna praksa upoštevanja prepletenosti 

socialnega dela, kot discipline pomeni, da ni posameznega jaza, ki bi [obstajal kot tak] pred srečanjem 

v samorefleksivnem epistemološkem smislu, [obstaja pa] odgovor-nost znotraj in z disciplino, da se 

[vedno znova in znova srečujemo in postajamo skozi srečanja] iterativno berejo spoznanja drug skozi 

drugega, [v nenehnem] procesu odpiranja in preoblikovanja socialnega dela za nove načine razmišljanja, 

bivanja in delovanja.« 

Vivienne Bozalek in Simone Fullagar (2022a, str. 146): »Tudi pisanje je proces sodelovanja, etike in 

odnosov, četudi gre za samostojno delo, saj se opira na ideje in pogovore številnih piscev in mislecev.« 

Karen Murris in Vivienne Bozalek (2019b, str. 1514): »Branje tekstov drug skozi drugega in drugega 

ob drugem, ne pa drug proti drugemu. Premikanje dela nekoga na nove in nepredvidljive kraje. 

Ustvarjanje provokacij, novih imaginarijev in predstav ter novih praks.« 

Karin Murris, Carol A. Taylor, Candace R. Kuby, Simone Fullagar, Karen Malone, Weili Zhao, 

Vivienne Bozalek, Asilia Franklin-Phipps in Fikile Nxumalo (2022, str. xxii) in jazjazjaz: 

»Avtorice_ji [te magistrske naloge, vse_i ne/prebrane knjige in članki, maček, računalnik, telefon, ledeni 

veter, reke, duhovi ...] so vse_i v pogovoru drug_a z drugim, vsak_a s svojo dediščino in pogosto 



90 

 

producirajo ideje, ki jih prej še niso mislile_i. Postanejo afektirani in afektirajo skozi koncepte [in 

poezijo, spomine, slike, raz-misleke ...].« 

Karen Barad v intervju z Malou Juelskjær v Malou Juelskjær, Helle Plauborg and Stine W. 

Adrian (2021, str. 124) in jazjazjaz: »[K]ako naj bom odgovorna_en za to kar imam rad_a? [Socialno 

delo in ljudi in živali in rastline in vesolje in teorijo in filozofijo in ne/obstoječo prakso in pisanje in 

plesanje in vsa srečevanja kako naj bom odgovoren_na za ta prispevek?]« 

Gabi Čačinovič Vogrinčič, Leonida Kobal, Nina Mešl in Miran Možina (2009, str. 6, moji 

poudarki): »[M]i smo spoštljivi in odgovorni zavezniki ljudi, ki pridejo po pomoč in podporo. Delovni 

odnos vzpostavljamo spoštljivi in odgovorni zavezniki, ki s strokovnjaki iz izkušenj ustvarjamo želene 

razplete.« 

Rosi Braidotti (2019a, str. 62): »Me_i-smo-(vse_i)-skupaj-v-tem-ampak-me_i-nismo-en_a-in-ista_i«? 

Karen Barad (2007, str. 392, moj poudarek): »Odgovornosti—zmožnosti odzivanja na drugega—ne 

moremo omejiti na srečanja med ljudmi, saj se meje in konstitucija »človeškega« nenehno preoblikujejo 

[in ravno] naša vloga v teh in drugih preoblikovanjih je tisto, s čimer se moramo soočiti. Humanistična 

etika ne bo zadostovala, če je »obraz« drugega, ki me »gleda« nazaj [...] neprepoznaven v človeškem 

smislu. Potrebna je posthumanistična etika, etika so-ustvarjanja sveta (ang. worlding).« 

Jan Forjan (seminarska naloga pri predmetu etične dileme v mednarodni perspektivi, 2023, 

osebni arhiv): Ob pisanju te seminarske naloge sem se nemalokrat počutil nemočnega. Zagotovo je 

naivno verjetni, da ima socialno delo samo po sebi ali celo nek posamezni socialni delavec moč 

radikalno spremeniti globoko vgrajene sisteme. Na koncu knjige Social Lives with Animals Erika 

Cudworth (2011, str. 184) navede izsek intervjuja, ki ga je izvedla z enim izmed sprehajalk_cev psov v 

bližjem parku v katerem le-ta pove: »stvar, ki se je močno zavedam je, da imam moč, imam moč v tem 

odnosu … In nočem je zlorabiti« (moj prevod). Na svojo nemoč lahko tako morda pogledam tudi 

afirmativno in zaključim z mislijo, kaj bi pomenilo za okolje in vse, ki hodijo po njem in v njem, če 

človek ne bi deloval iz pozicije moči ampak prepoznal tudi svojo nemoč?  

Vivienne Bozalek (2017, str. 92-93): »Relacijske ontologije opozarjajo socialno delo [...] na 

samoumevne predpostavke o svetu [...] [saj] postavijo relacije v ospredje, s čimer se socialno delo 

prestavi v svet, ki nadomešča človeško-centrični pogled, [v] svet, kjer so ljudje in ne-ljudje intra-aktivno 

konstituirani.« 

Rosi Braidotti (2019a, str. 166): »Afirmativna etika gradi na radikalni relacijskosti in si prizadeva 

opolnomočiti. To pomeni, da je treba povečati zmožnosti vzpostavljanja odnosov s številnimi drugimi, 

na produktiven in vzajemen način ter ustvariti skupnost, ki to etično nagnjenost aktualizira.« 



91 

 

Ana Marija Sobočan (2011, str. 212-213, moji poudarki): »Zasnove vrednot in etičnega ravnanja v 

praksi socialnega dela so kodificirane v etičnem kodeksu in so posredovane v izobraževanju in literaturi 

s področja socialnega dela, vendar pa zasnove ne morejo ponuditi konkretnih navodil, kako v praksi 

udejanjati ideale socialnega dela [...].«  

Vivienne Bozalek (2017, str. 82, moji poudarki): »[V posthumanistični etiki, v relacijski ontologiji] 

posameznice_ki in etične prakse ne predhodijo odnosov, ampak se vzpostavljajo skozi preplete in intra-

akcije–etično smo prepletene_i in vključene_i v vse, kar počnemo kot ljudje in kot socialne_i 

delavke_ci.« 

Ana Marija Sobočan (2011, str. 206): »Vprašanje etike in socialnega dela postaja vse zanimivejše oz. 

pomembnejše in znanstveno odmevno.« 

Rosi Braidotti (2022, str. 239, moji poudarki): »Afirmativna etika je naravnana na sestavo ravni 

srečevanja med različnimi stališči in potencialno konfliktnimi razlikami. Afirmacija je praksa, ki jo je 

treba graditi z izogibanjem binarnim polarizacijam in suspendiranjem sodb. Razviti je treba spoštovanje 

kompleksnosti, pri čemer je treba poudariti neizogibno dejstvo, da so nasprotja del vsakega vrednega 

političnega in intelektualnega projekta. Da resnica ni enoznačna in ni stvar ali/ali, ampak prej in ... in. 

Afirmativna etika, kot že vemo, je povezana z odnosnimi medsebojnimi povezavami, pacifizmom, 

nenasiljem in velikodušnostjo. Ohraniti moramo odprt um in odprto srce, da bi dosegle_i bogate in 

zapletene poti [...].« 

_____:                                                         

Karen Barad (2007, str. 396, moj poudarek): »''To'' in ''tisto'', ''tam'' in ''zdaj'' ne predhodita tega kar 

se zgodi, ampak oživita v vsakem srečanju.«  

Ana Marija Sobočan (2011, str. 213, moj poudarek): »V socialnem delu se srečujemo s situacijami, 

ki [...] nimajo samo »srečnih« izidov [...].« 

Rosi Braidotti (2019a, str. 168): »[P]ri afirmativni etiki ne gre za izogibanje bolečini, temveč za 

drugačen način njene predelave.« 

Rosiek, Snyder in Pratt (2020, str. 334): S temi idejami se [Staroselke_ci] ukvarjamo že zelo dolgo. 

Zakaj nas ne navajajo, iščejo in vključujejo v pogovor? Zakaj se obnašate, kot da smo nevidni? 

Chthulucen:  

 

 

 

 



92 

 

vii. ostajanje s težavo  

  

bolečina in veselje 

sta porazdeljena  

vendar neenakomerno 

kar preostane 

je naučiti se 

živeti in umreti 

drug z drugim51 

 

viii. skupek skupkov in razlik 

 

 

Slika 2: Skupek skupkov in razlik 

 
51 (Haraway, 2016a, str. 1) 



93 

 

viii. odprtost do srečanja 

 

kako mi je všeč  

da ko 'jaz' umrem 

bodo vsi ti  

benigni in nevarni simbionti  

prevzeli kar preostane 

od 'mojega' telesa52 

četudi zgolj za trenutek srečanja 

ki še traja in se ne/konča 

 

in to je ta odprtost do vsakega srečanja  

srečanja vesolja  

nekje na pol poti53 

 

Čačinovič Vogrinčič idr. (2009, str. 71) (O trenutku srečanja v vzpostavljenem delovnem odnosu, 

moj poudarek): »To seveda zahteva veliko mero empatije, odprtosti, uglašenosti, tako da se v diadi 

porodi novo stanje, nov položaj, ki je odvisen od specifičnih lastnosti udeležencev.«  

Bozalek in Zembylas (2023, str. 70, povzeto): Kako se izogibati samoumevnemu pojmovanju 

posameznice_ka z njenimi_govimi determiniranimi mejami in že obstoječimi značilnostmi in 

lastnostmi? Če se subjektiviteta se zgodi v relaciji z drugim(i), če smo konstituirane_i v odgovor-nosti? 

Bozalek (2023, str. 613) (Propozicija za socialne delavke_ce): »Sodelujte v odzivnih praksah, ki 

naredijo vse strani sposobne, namesto da bi socialne_i delavke_ce, uporabnice_ke, študenke_e in druge 

od ljudi različne videle_i kot že konstituirane entitete ali bitja. Razmislite o tem, kako so uporabnice_ki 

omogočene kako jih omogočamo skozi intra-akcije. Socialno delo si mora zastaviti vprašanje: Kakšne 

prakse ali načine bivanja bi lahko uporabile_i, da bi drug_a drugo_ega naredile_i sposobno_ega v luči 

naše strašne preteklosti/sedanjosti/prihodnosti?« 

 

 

 
52 (Haraway, 2008, str. 4) 
53 (Barad, 2007, str. 353) 



94 

 

ix. (po)etično o odgovornosti-odzivnosti-odgovor-nosti-zmožnosti odziva  

 

Biti živ pomeni biti odziven, sposobnost odzivanja (ang. resposiblity). Pri nekaterih vrstah in pri 

večini ljudi se je to razvilo v odgovor-nost (ang. respose-ability): sposobnost izbire med več možnimi 

načini postajanja. Tako je v središču življenja možnost za spremembo, novost in nekaj drugačnega. Te 

možnosti se pojavljajo v kontekstu globoko zapletenega postajanja: obstajamo kot zemljani v 

globokih, razvijajočih se odnosih z vsem drugim živim in neživim na planetu.54 

Odgovor-nost: »omogočanje odziva »drugega«, tudi nečloveka.«55 

Transindividualna zaveza k razveljavitvi nepravičnosti, tudi do tistih, ki jih več ni 'med nami'.56  

Odgovor-nost: »odprtost brez predpostavk o tem, kaj je znanega o drugem, presenečenje in zanimanje 

zaradi nepričakovanih srečanj,« saj to kar se dogaja v nekem trenutku nastane skozi intra-akcije.57 

»[d]ovoliti 'drugemu', da se odzove, ko se srečamo z vesoljem na pol poti«58 

morda kot se sedaj odziva hladen zrak 

    ki zapeče pod kožo 

        da še misli ne/dokončam 

            ko si omogoča mesto v besedilu 

»odgovornost je nujno asimetrično razmerje/delovanje, dejanje, stvar différance, intra-akcije, v kateri 

nihče/nobena stvar ni vnaprej dana ali nikoli ne ostane enaka 

 le v tej nenehni odgovornosti do zapletenega drugega, brez odslovitve (brez 'dovolj je že!'), obstaja 

možnost pravičnosti 

zapleti niso prepletanje ločenih entitet, temveč ireduktibilna razmerja odgovornosti 

 med 'seboj' in 'drugim', 'preteklostjo' in 'sedanjostjo' in 'prihodnostjo', 'tukaj' in 'zdaj', 'vzrokom' in 

'posledico' ni trdne ločnice«59 

 

 
54 (Bauman, 2023, str. 13) 
55 (Murris idr., 2022) 
56 (Bozalek in Murris, 2022, str. 57) 
57 (Bozalek in Zembylas, 2023, str. 68) 
58 (Kuby in Murris, 2022b, str. 75) 
59 (Barad, 2010, str. 264-265) 



95 

 

odgovor-nost: »nenehna praksa omogočanja odzivnosti; biti pozoren, poslušati 'drugega' (tudi 

materijo), da lahko odgovori, se odzove.«60 

tudi 

    če 

        samo skozi poezijo? 

            ki je nastala skozi intra-akcijo 

                difrakcijo 

skozi trenutek srečanja 

 

x. omogočanje trenutkov srečanja 

 

omogočanje 

omogočanje trenutkov srečanja 

relacij skozi katere nastajamo 

in postajamo 

potem pa rez 

    odložim telefon 

        oglaša se muc 

ki je lačen 

relacije so tudi relacije moči 

    in trenutno dobiva 

    boljše dražje brikete 

 

Potrebno se je naučiti kako delovati odgovorno znotraj in kot del sveta, kjer nismo edina aktivna 

bitja, kar pa ne sme postati utemeljitev za preusmeritev te odgovornosti na druge (Barad, 2007, 

str. 218).  

 

 

 
60 (Murris in Zhao, 2022b, str. 93) 



96 

 

xi. relacije so tudi relacije moči 

 

»Odgovornost zahteva tudi upoštevanje razlik v moči,«61  

in zato »priznanje »nečloveškega delovanja« 

ne zmanjšuje človeške odgovornosti; 

nasprotno, pomeni, da je treba biti še toliko bolj pozoren 

 na obstoječe asimetrije moči.«62 

 

»Pomembno je, kakšne stvari (ang. matters) uporabljamo za razmišljanje o drugih stvareh;  

pomembno je kakšne zgodbe pripovedujemo, da bi z njimi pripovedovale_i druge zgodbe;  

pomembno je kakšni vozli prepletajo vozle, 

kakšne misli mislijo misli,  

kakšni opisi opisujejo opise,  

kakšne vezi vežejo vezi.  

Pomembno je kakšne zgodbe ustvarjajo svetove, 

kakšni svetovi ustvarjajo zgodbe.«63 

  

Braidotti 'nas' namreč uči, da je moč več-plastna ali kot imam(o) v zapiskih: 

potestast – restriktivne moči (onemogočanje?) 

ki služijo vzdrževanju dominantnih formacij subjekta 

potentia – afirmativne moči, ki opolnomočijo (omogočanje?) 

ki ponujajo transformativne vizije subjekta kot procesa postajanja64 

 

 

 

 

 

 
61 (Bozalek in Zembylas, 2023, str. 29) 
62 (Barad, 2007, str. 219) 
63 (Haraway, 2016a, str. 12) 
64 (Braidotti, 2019b, str. 34, str. 54; Braidotti, 2002, str. 2) 



97 

 

xii. posthumanistično predavanje 

 

izsek predavanja FSD danes/2045 

uvod v posthumanistično performativno feministično novo materialistično socialno delo 

(nekdo na slušalkah posluša Nušo Derenda: Čez dvajset let) 

oglasi se glas 

iz zadnje vrste: 

kaj pa aparati? 

 

odgovori postčloveški_a predavatelj_ica: 

najprej kaj je imel_a v mislih 

(vsaj tako kaže) Karen Barad 

ko je pisal_a o diskurzih? 

seveda ne/vemo 

ampak poskusimo 

skupaj rekonfigurirati 

bo šlo? 

 

pogledam na hologram 

na levi roki 

zapiski za izpit?! 

MATERIALNO DISKURZIVNE PRAKSE (po Bozalek, 2023, str. 605-606) 

diskurz za Barad NI isto kot jezik 

ne govori o »lingvističnih konceptih« ali »jezikovnih dejanjih« 

(s Foucaultom!) 

diskruz – materialni pogoji ustvarjanja smisla (one/mogočanje?) 

te materialne/diskurzivne prakse konfigurirajo svet (glej Barad, 2007, str. 335: »meje, lastnosti in 

pomeni so raznoliko uprizorjeni«) 

 

morda lahko poskusim 'jaz'?  

diskurzivnost vključuje »uprizoritev onto-semantične« determiniranosti (Barad, 2007, str. 335) 

znotraj fenomena ki je inherentno nedeterminiran  



98 

 

Karen Murris, Carol A. Taylor, Candace R. Kuby, Simone Fullagar, Karen Malone, Weili Zhao, 

Vivienne Bozalek, Asilia Franklin-Phipps in Fikile Nxumalo idr. (2022, str. xxiii) vse_i v en različen in 

raznolik glas (preko Zooma):  

identiteta in razlika 

jaz in drugi 

prisotnost in odsotnost 

belo in črno 

poleg tega ima koncept na levi moč nad tistim na desni strani poševnice: 

um  

nad  

telesom,  

jaz 

nad 

drugim,  

odrasel 

nad 

otrokom, 

kultura  

nad 

 naravo 

[to] so konceptualni aparati za proizvodnjo moči 

20:36 

'konec' predavanja 

čas nas je prehitel 

pohitim iz predavalnice 

naslednjo uro so-ustvarjamo s svetom 

 

 

 

 

 



99 

 

xiii. kaj nam (še) preostane? trenutek srečanja! 

 

»Obstajajo različne možnosti za preoblikovanje materialno-diskurzivnih aparatov telesne 

produkcije, med drugim tudi dejanja subverzije, odpora, opozicije in revolucije.« (Barad, 

2007, str. 218) 

kot na primer? 

    kot na primer? 

»Odgovorno notranje delovanje kot del sveta pomeni, da upoštevamo prepletene fenomene, ki so 

neločljivo povezani z vitalnostjo sveta in da se odzivamo na možnosti, ki nam lahko pomagajo k 

razcvetu. Srečanje z vsakim trenutkom, živeti z možnostmi postajanja, je etični poziv, vabilo, ki je 

zapisano v samo materijo vsega bivanja in postajanja. Vesolju moramo iti naproti, prevzeti 

odgovornost za vlogo, ki jo imamo pri razlikovalnem postajanju sveta.«65 

onemogočanje 

omogočanje 

one/mogočanja66 srečanja samega 

 

V socialnem delu (v tako imenovanem delovnem odnosu, socialne delavke in uporabnice) 

naletimo na trenutek srečanja, ki ga Čačinovič Vogrinčič, Kobal, Mešl in Možina (2009, str. 

71, moji poudarki) opišejo tako: »Ko partnerja v komunikaciji ujameta trenutek tu in zdaj, ko 

se odpreta tveganju takega trenutka, ko ga odprto raziskujeta, se z njim »spoprimeta«, lahko to 

postane [trenutek srečanja]«, k ustvarjanju katerega prispevajo različni elementi kot je srečanje 

na osebni ravni, ko »za trenutek nista ujeta v svoje utečene vloge« (torej vloge, ki ju razmejujejo 

na nekoga, ki nudi pomoč, podporo, svetovanje in na nekoga, ki to zgolj sprejema). Srečanje v 

tem primeru, tudi, če razrahlja binarizem socialne delavke in uporabnice, še vedno temelji na 

»specifičnih lastnosti udeležen[k_]cev«, ki pa se uglasita, tako, da se v »diadi porodi novo 

 
65  (Barad, 2007, str. 396) 
66 Beseda omogočanje oz. onemogočanje, se že uporablja v socialnodelavski literaturi, sicer v okviru 

dezinstitucionalizacije (npr. Rafaelič in Flaker, 2021), kjer sta avtor in avtorica besedišče 

onemogočanja/omogočanja uporabila za to, da sta v okviru razmisleka o poimenovanju t. i. hendikepiranih ljudi 

oz. ljudi z oviro, uporabila raje model omogočanja, torej, da človeka ni treba popravljati, ampak: »mu omogočiti 

(da kljub pomanjkljivosti, hibi) lahko počne, kar mu je pač pomembno.« (prav tam, str. 19). S tem sta želela 

poudariti to, da družba določene ljudi onemogoča, onemogoča njihovo zmožnost delovanja in ti niso sami po sebi 

ovirani (prav tam). 



100 

 

stanje, nov položaj,« in postane ključni dogodek, ker »se spremeni medosebni kontekst in pusti 

v spominu posebno sled« (prav tam, moji poudarki). 

odgovor-nost za sledi? 

»odzvati se, biti odgovoren, 

prevzeti odgovornost za to, kar smo podedovali (iz preteklosti in 

prihodnosti), za zapletene relacije dedovanja, ki smo »mi«, 

priznati in se odzvati na nesočasnost sedanjosti,  

izpostavljati se tveganju,  

tvegati sebe (ki ni nikoli eno ali samo po sebi) 

da se odpremo nedeterminiranosti pri gibanju proti temu, kar se bo zgodilo.«67 

Srečanje tako mislim, ga raz-mišljam z Barad (2007, str. x), ki pa zapiše, da »obstaja samo 

stalna praksa odprtosti in živosti za vsako srečanje, vsako intra-akcijo, tako da bi lahko 

uporabile_i svojo zmožnost odzivanja, svojo odgovornost, da pomagamo prebuditi, da 

vdihnemo življenje v vedno nove možnosti za pravično življenje. Svet in njegove možnosti 

postajanja se preoblikujejo v vsakem srečanju.«  Srečanje tako ne obstaja zgolj več v delovnem 

odnosu »tebe in mene«, po Barad (2007, str. 353) je vso resnično življenje srečanje in vsako 

srečanje je (s)tvárjenje (ang. each meeting matters), vsako srečanje je so-ustvarjanje.  

Namesto prepoznavanja ključnih trenutkov, ko se srečamo, nam Barad tako ponuja uvid v to, 

da je vsako srečanje (denimo vsak delovni odnos) že intra-akcija, ki od nas zahteva zmožnost 

odziva, odgovornosti (odgovor-nosti, ang. response-ability), če želimo skupaj odkrivati nove 

(z)možnosti za pravično življenje. Kar je ob tem ključno zame pa je to, da trenutke srečanja, ki 

jih zdaj poskušamo misliti, na drug način, lahko občutimo onkraj tako imenovanega 

(vzpostavljenega) delovnega odnosa, kar nas lahko spodbuja v odzivnost do le-teh. Odziv nas 

namreč vedno ponese nekam drugam, kjer nismo več čisto mi sami (a smo sploh kdaj bile_i?), 

ampak smo v srečanju z drugim, saj so srečanja, po svoji naravi nedeterminirana in nas 

nepredvidljivo spremenijo (Tsing, 2015, str. 46).  

Etika udeleženosti, kot jo poznamo v socialnem delu (Čačinovič Vogrinčič, Kobal, Mešl in 

Možina, 2009, str. 12): »nas usmerja v to, da objektivnega opazovalca, socialno delavko, 

nadomesti sodelovanje, v katerem nihče nima zadnje besede, sodelovanje, v katerem nihče ne 

 
67 (Barad, 2010, str. 264-265) 



101 

 

potrebuje zadnje besede; je pogovor, ki se nadaljuje«. Socialna delavka naj torej odstopi od 

moči, ki ji ne pripada – od moči, da poseduje resnice in rešitve, to moč pa naj nadomesti 

občutljivo skupno iskanje, raziskovanje: »Socialna delavka mora zdržati negotovost iskanja in 

osebno udeleženost; udeležena je kot socialna delavka, sogovornica, soustvarjalka. Etiki 

socialnega dela je dodana etika udeleženosti v raziskovanju in soustvarjanju zgodbe, ki nastaja« 

(prav tam). Naj traja srečanje, čez 20 let, ali še prej in naj se ne/konča. 

»Kakšne nove zgodbe, bo pripovedovalo socialno delo v antropocenu?« (Panagiotaros idr., 

2022, str. 4789) 

Kakšne zgodbe bo pripovedovalo socialno delo in za koga? Kakšne zgodbe so pomembne za 

socialno delo, ki želi udejanjati soustvarjanje in sodelovanje onkraj človeških odnosov? Si to 

sploh želi? S kom/čim bo sodelovalo pri pripovedovanju zgodb? S kom/čim se bo srečalo, s 

kom/čim bo postajalo v srečanju? Bo srečanje vedno 'zgolj' pogovor? Kakšne zgodbe, kakšna 

srečanja so omogočana in kakšna srečanja (še) lahko omogočamo kot del sveta, katerega smo? 

Kot zapiše Stuckey (2014, str. 191), svet v katerem živimo trpi zaradi »ekološkega opustošenja 

segrevajočega se planeta, izumrtja vrst in degradiranih tal in voda ter zaradi globokih neenakosti 

med raso, spolom in razredom v družbah ter ogromnih vrzeli med bogatimi in revnimi 

državami«. Si želimo še naprej takih zgodb, nas sprašuje Stuckey in nas spodbuja, da tovrstne 

zgodbe, ki smo [si] jih pripovedovale_i do sedaj temeljito razbijemo, saj je zgodbo, ki jo 

pripovedujemo, treba spremeniti. (prav tam) 

Vabim te v tri zgodbe, tri »trenutke srečanja«, ki so omogočali to pisanje: 

Trenutek srečanja s poplavami 

Trenutek srečanja z mačkom 

Trenutek srečanja z manjkajočimi časi 

 

 

 

 

 

  

  



102 

 

5. Trenutek srečanja s poplavami 
 

Avgust, 2023 

 

    v zavetju sobe 

poslušam 

kako dež zaliva 

    celotne hiše 

 

oglasi se Vlada RS: 

najhujša naravna ujma 

v zgodovini države68  

    

    kje bodo našli 

denar 

za krpanje bolečin 

    kako naj se izračuna 

        strošek menjave kuhinje 

            kje naj se skuha kosilo? 

 

 

končna ocena neposredne škode:  

2.999,8 milijona evrov69 

 

zelene socialne delavke 

že kot študentke 

hodijo po blatu 

se jih spregleda? 

 

    kje so bile  

 
68 (STA, 2023) 
69 (Vlada Republike Slovenije, 2024) 



103 

 

    socialne delavke? 

    na televiziji 

    v časopisu 

        jih ni 

       so bile spet pozabljene?70  

en je čakal 

   v zavetju sobe 

poslušal 

kako dež zaliva hiše 

    nisem zmogel iz postelje 

morda sem poslušal 

Ti ne poznaš konjev – Fed Horses (2019) 

 

Veliko literature, ki govori o zelenem (ali okoljskem, ekološkem, ekosocialnem itd.) in tudi 

post-antropocentričnem socialnem delu, začne svojo naracijo z opisom bodisi konkretne 

naravne ali druge katastrofe, bodisi s popisom stanja na globalni ravni.  

Covid-19 (Arthur, 2021, str. xix; Livholts, 2023, str. ix), okoljske krize povezane s potresom v 

Haitiju, Christchurchu, na Japonskem (Dominelli, 2012), vročinski vali, cikloni, hurikani, 

nuklearni izlivi, tajfuni (McKinnon in Alston, 2017, str. 1), poplave, plazovi (Glasser, 2018, 

str. xxxii) na primer različnim avtoricam_jem odpirajo prostor za razmislek o praksi socialnega 

dela in o njegovi vlogi, delovanju v času in prostoru, ko so širom sveta socialne_i delavke_ci 

 
70 »Čeprav so socialne_i delavke_ci nudile_i humanitarno pomoč in svetovanje ljudem na terenu, je bil njihov glas 

v medijih le redko slišan. Poleg tega jih ni v številnih strukturah odločanja, pri oblikovanju politike za 

preprečevanje obsežnega opustošenja v prihodnosti ter obravnavanja potreb med katastrofalnimi dogodki in po 

njih. [To] ni nepričakovano. [Naloge socialnih delavk_cev] vključujejo podporo tistim, ki potrebujejo pomoč. 

Vendar imajo redko čas, da se ukvarjajo s širšimi vprašanji prakse, vključno z razvojem socialnih politik, ki se 

učijo iz prakse na mikroravni [...]. Poklic ima široke pristojnosti, vendar imajo socialni delavci v razpravah o 

škodljivem vplivu okoljskih nesreč na blaginjo ljudi v lokalnih skupnostih in na svetovni ravni majhno vlogo« 

(Dominelli, 2012, Uvod). 

 
»Socialne_i delavke_ci so v [...] nesrečah vključene_i v fazi takojšnje pomoči in okrevanja, običajno v 

evakuacijskih centrih, kjer zagotavljajo praktično pomoč, kot so voda, hrana, oblačila, zdravila in zavetje, 

usklajujejo vire, nudijo čustveno podporo, ponovno združujejo »pogrešane« posameznice_ke z družinskimi člani, 

ponovno združujejo ljudi s hišnimi ljubljenčki in/ali živino ter zagotavljajo psihosocialno podporo. Socialne_i 

delavke_ci [...] ostanejo tudi po tem, ko kamere odidejo, in sodelujejo v fazi obnove, da bi ponovno vzpostavili 

družbo in skupnosti po nesreči. Glas socialnih delavcev je utišan, mediji pa so polni poročil drugih 

strokovnjakinj_ov, vključno z zdravstvenimi delavkami_ci, ki imajo prednost pred socialnimi delavkami_ci [...]« 

(Dominelli, 2023, str. 3). 



104 

 

postavljene_i znotraj kompleksnih situacij, ki morda skoraj na nek nasilen način zahtevajo 

njihov odziv.  

Morda: »[v] svetu obstaja nekaj, kar sili misliti,« (Deleuze, 2011, str. 230) ali kot pove Barad 

(2007, str. 214-215) »svet brcne nazaj,« nas prizemlji in spodbudi k razmisleku, da kot 

»udeležen[ke_]ci v problemu soustvarja[mo] svojo udeleženost v oblikovanju rešitve« 

(Čačinovič Vogrinčič, idr., 2009, str. 10). Morda nas svet sam vabi v »neposredn[o] 

angažiran[o] komunikacij[o],« in »razisk[ovanje] zgodbe uporabni[c_]kov skupaj z njimi tako, 

da v pogovoru, če je že mogoče, vodi[mo] k postopnemu oblikovanju zaželenih izidov« (prav 

tam). Morda nas celo opominja, da kot stroka raz-mislimo o tem kaj/kdo je v 

»prostorskočasovnemsnovanju« (Barad, 2010) katerega del smo, sploh uporabnik_ca in kako 

lahko mislimo socialno delo onkraj vzpostavljanja delovnega odnosa, onkraj »[o]srednj[ega] 

prostor[a], v katerem se dogaja proces pomoči v socialnem delu, [ki] je [bil?] pogovor« 

(Čačinovič Vogrinčič, idr. 2009, str. 7). 

Zeleno socialno delo morda predstavlja enega izmed odzivov na zgoraj omenjene kompleksne 

situacije, ali kot pove Glasser (2018, str. xxxii), gre za neizbežno posledico spoznanja, da imajo 

tako imenovane okoljske krize (ang. environmental crises) in ekstremni vremenski pojavi 

močan vpliv na dobro počutje ljudi. O t. i. zelenem socialnem delu sem prvič slišal v okviru 

predmeta Zdravje in družbene neenakosti iz perspektive spola, etničnosti in hendikepa, ki sem 

ga obiskoval leta 2021. V tretjem letniku dodiplomskega študija socialnega dela, na modulu 

Socialna pravičnost in vključevanje smo takrat med drugim za eno izmed nalog predelovale_i 

diplomsko nalogo z naslovom »Družbene in sistemske, ne podnebne spremembe! Zeleno 

socialno delo« (Čuk, 2019), ki je takrat predstavljalo edino slovensko literaturo, konkretno o 

zelenem socialnem delu. Kasneje je avtorica napisala še magistrsko delo »Socialne delavke in 

delavci v skrbi za ljudi in naravo« (Čuk, 2021). Sicer se je v strokovni javnosti govor o zelenem 

socialnem delu začel leta 2019 na sedmem kongresu socialnega dela, kjer so, kot zapišeta 

Zaviršek in Bezjak (2021, str. 122) ugotovile_i, da je zanimanja za tovrstni model socialnega 

dela izjemno malo, saj v Sloveniji socialne delavke nimajo strokovne samozavesti in so premalo 

proaktivne pri določitvi meja socialnega dela ter pri iskanju novih smeri v socialnem delu. Z 

leti se je morda interes za zeleno socialno delo povečeval predvsem zaradi atmosfere uporov 

proti političnim odločitvam, ki ogrožajo preskrbo s pitno vodo, proti okoljskim katastrofam, ki 

so vse pogostejše ter tudi proti gradnji novih hidroelektrarn v Sloveniji v času, ko se sicer na 

Zahodu tovrstnim praksam že začenjajo izogibati (prav tam, str. 123).  



105 

 

Kljub temu pa se, vsaj v času pisanja (do konca leta 2024), zanimanje za tematiko zelenega 

socialnega v Sloveniji (še) ne kaže v znanstvenem in strokovnem pisanju (o socialnem delu). 

Pomenljivo je denimo že to, da je edini znanstveni članek o zelenem socialnem delu bil 

objavljen leta 2021 v Reviji Socialno delo (Zaviršek in Bezjak, 2021), po tem pa se o tovrstni 

problematiki ne piše v uveljavljenih publikacijah o socialnem delu v slovenskem prostoru. Če 

se s tem v veliki večini ne ukvarjajo že uveljavljene_i raziskovalke_ci in socialne_i delavke_ci 

v praksi, pa morda potencial imajo tudi diplomske in magistrske naloge, ki jih pišejo 

študentke_i socialnega dela. Kot sem že omenil, je prva slovenska diplomska naloga, ki je 

teoretično obravnavala model zelenega socialnega dela bila objavljena leta 2019 (Čuk, 2019). 

Sicer se je zeleno socialno delo pojavilo že prej, in sicer leta 2013 ga je Strle (2013) prepoznala 

kot možno nadgradnjo skupnostnega socialnega dela, saj morda lahko »[e]nakovredno 

upoštevanje ekologije omogoča paradigmatski okvir za skupnostno organiziranje« (Strle, 2013, 

str. 22). Kot je zapisala lahko morda »[z]eleno socialno delo nudi teoretično podlago, s katero 

lahko socialne delavke in delavci delujemo in snujejo prakse, ki odgovarjajo na nepravičnosti 

neodgovornost neoliberalnega sistema, katerega edini in najvažnejši cilj je profit« (Strle, 2013, 

str. 22-23). Zeleno socialno delo je sicer omenjeno še kot ena izmed teoretičnih usmeritev pri 

raziskovanju socialne ekonomije na področju prehranske samozadostnosti (Koren, 2016), kot 

eno izmed sprememb, ki jih študentke opažajo po koncu študija pri sebi, se v enem izmed 

intervjujev študentk, ki jih je izvedla Sergaš (2022, str. 34), pojavi pozornost na ekologijo, Kojc 

(2023) pa na primer v sklopu raziskovanja duhovnosti v kurikulumu socialnega dela 

prepoznava, da je večini študentkam_om, ki so izpolnile anketni vprašalnik (n = 116) zeleno 

oz. ekološko socialno delo pomembno (25% jih meni, da je zelo pomembno, 45% da je 

pomembno, 24% jim tovrstna tematika ni niti pomembna, niti nepomembna, 6% pa le-to ni 

pomembno) (Kojc, 2023, str. 36-37). Zanimanje za zeleno socialno delo pa, da morda 

zaokrožim na začetek, očitno spet spodbujajo ravno izredne razmere in t. i. naravne nesreče, 

katastrofe. Kot teoretska podlaga za razumevanje vloge socialnega dela v izrednih razmerah, se 

je namreč v letu 2024 zeleno socialno delo pojavilo v dveh magistrskih nalogah, ki govorita o 

poplavah, ki so prizadele Slovenijo (Mestek, 2024, Nuhi, 2024). 

Avgust 2023 so namreč Slovenijo zaznamovale poplave, tako imenovana naravna katastrofa, 

ki se je zgodila 4. 8. 2023 na podlagi obilnih padavin ponoči 3. 8. 2023 in ki je s strani 

predsednika Vlade RS bila opisana kot »nahujš[a] naravn[a] ujm[a] v zgodovini države,« v 

kateri je bilo prizadeti dve tretjini države (STA, 2023). Isti dan, 4. 8. 2023, so na spletni strani 

Fakultete za socialno delo bile objavljene tri 'novice'. Kaj je vloga socialnega dela v izrednih 



106 

 

razmerah, kot so bile avgustovske poplave leta 2023? Ob tem je omenjen članek Vloga 

socialnega dela v izrednih razmerah (Gril in Šeme, 2021), iz posebne številke revije socialno 

delo, ki je nastala v času COVIDA-19. Prav tako je bil naveden članek Socialno delo v primeru 

naravnih in drugih nesreč (Rode idr., 2010).  

Rode idr. (2010, str. 352-353) so namreč že v letih od 2007 do 2009 skozi intervjuje 

raziskovale_i zgodbe posameznic_kov iz organizacij, ki so ob različnih nesrečah (npr. neurje, 

potres, požar) nudile_i pomoč, kot tudi zgodbe prizadetega prebivalstva, pri čemer so 

ugotovile_i, da so akterke_ji, ne glede na tip nesreče ugotavljale_i, da obstaja sistemska 

formalna izključenost socialnega dela in psihosocialne pomoči iz sistema reševanja in zaščite71. 

Iz tega med drugim izhajajo pomanjkljivosti služb, kot so: predolg odzivni čas, neusklajenost 

delovanja organizacij in neinformiranost ljudi, pomanjkanje razpoložljivega kadra in ključne 

osebe, ki bi skrbela za ustrezen pretok informacij, pomanjkanje jasnih protokolov, 

netransparentnost in pomanjkanje kriterijev za dodeljevanje pomoči kar botruje nesorazmerju 

moči in porazdelitvi virov ter pomoči med prebivalstvom, diskriminacije in kršitve človekovih 

pravic (sploh teh, ki so že sicer predmet diskriminacij in socialnih izključevanj kot npr. 

Romi_nje72), spregledovanje ranljivih in revnih skupin prebivalstva zaradi 

neindividualiziranega pristopa, odsotnost strokovnjakov na terenu ter pomanjkanje 

psihosocialne podpore in pomoči reševalkam_cem (Rode idr., 2010, str. 352-354). 

Fakulteta je prav tako objavila še dve 'novici' in sicer: Poplave 2023 – potrebujem ali nudim 

pomoč – socialno delo v izrednih razmerah (Fakulteta za socialno delo, 2023a), kjer je navedeno 

nekaj informacij o tem kako se vključiti v pomoč in podporo v nastali kompleksni situaciji (npr. 

informacije o seznamu potreb po prostovoljkah_cih, študentkah_ih socialnega dela, o 

psihosocialni pomoči študentkam_om in zaposlenim na Univerzi v Ljubljani, o podpori 

strokovnim službam, o načinu zbiranja sredstev za pomoč študentkam_om ter zaposlenim s 

prizadetih območij, informacije s strani vladne spletne strani ter povezave do organizacije Rdeči 

 
71 15 let kasneje deluje, kot da situacija za socialno delo ni preveč spremenjena. Socialne_i delavke_ci se seveda 

še vedno aktivno vključujejo pri nesrečah, kot so npr. poplave (Mestek, 2024, Nuhi, 2024), vendar še zmeraj ni 

sistemskih rešitev, tako da bi v »prihodnje [...] bilo smiselno, da je več socialnih delavk in delavcev vključenih v 

delovne skupine, ki bodo ustanovljene za namen sprejemanja ukrepov v izrednih razmerah« (Mestek, 2024, str. 

70), pri čemer Mestek (prav tam, str. 87-88), na podlagi lastnega raziskovanja ponuja tudi ustrezne smernice, ki 

pa lahko služijo na več socialnodelavskih ravneh delovanja.  
72 Rode idr. (2010, str. 354) izpostavljajo pomenljiv citat iz intervjuja s sogovornico centra za socialno delo: 

»Karitas je nakazoval po 1000 evrov na hišo. Razen v romskem naselju. Tam so nakazovali po 500 EUR na hišo. 

Človek bi pričakoval obratno, saj so tam večinoma nezaposleni in nihče nima hiše zavarovane …« 



107 

 

križ Slovenije, Karitasa ter Adre) in Poplave – želim pomagati (s podobnimi informacijami) 

(Fakulteta za socialno delo, 2023b).   

Čeprav v teh primerih ni govora o zelenem ali kakšnem drugem ekološkem socialnem delu, je 

moč prepoznati angažiranost fakultete za socialno delo za spodbujanje sodelovanja pri 

zagotavljanju podpore in pomoči tudi v primeru naravnih in drugih nesreč, ki vplivajo na 

življenje posameznic_kov in skupnosti.  

 

kratka ekskurzija do reke Mure 

 

Kot sem zapisal v uvodnem poetičnem zapisu tega poglavja, sem v času poplav avgusta 2023 

bil v varnem zavetju, v sobi nekje v Ljubljani. Tokrat poplave niso neposredno vplivale ne moj 

obstoj. Vsaj ne v smislu, da bi bil ogrožen prostor, omenjeno varno zavetje, v katerem sem se 

nahajal. So pa neposredno vplivale (vsaj) na razmišljanje in pisanje magistrske naloge, v katero 

sem postajal vedno bolj investiran. Ne/ločen od samega pisanja, potopljen v samo pisanje, preko 

spominov, novic, ki sem jih spremljal v tistem času in v otroštvu, ko sem živel v prekmurski 

vasi, na Melincih, kjer je reka Mura večkrat prestopila nasip, kjer je vsaka nevihta bila ločnica 

med življenjem nad/pod vodo. V naslednji sekciji tako poezijo zapisujem tako v uradni 

slovenščini kot tudi prekmurščini, ki je sicer moj primarni jezik.  

Čeprav gre prej za narečje uradnega jezika slovenščine, je prekmurščina pogosto nerazumljena 

in marginalizirana v znanstvenih, akademskih in strokovnih tekstih in ne glede na dejstvo, da 

ima prekmurščina (kot narečje) tudi slovar, vseeno ni mišljena kot enakovredna uradni knjižni 

slovenščini. Morda gre za vprašanje jezikovnega elitizma (Jesenšek, 2022, str. 29) in 

romantične enačbe, da jezik predstavlja nek narod (prav tam, str. 30), saj kot zapiše Jesenšek 

(prav tam), je tako imenovan enoten slovenski knjižni jezik rezultat politične odločitve sredi 

19. stoletja o združitvi Slovencev v eno državo. Tovrstna razprava bi zahtevala dodatno 

poglobitev in analizo, kar presega namene in cilje tega dela, se pa z omejeno rabo prekmurščine 

v tem poglavju pomikam k Livholts (2023, str. 114), ki poudarja pomen prevajanja kot aktivne 

prakse, ki umesti »jezike (besede, geste, izraze) v situacije, kjer je pomen ustvarjen v 

kompleksnih relacijah moči med dominantnimi skupinami«. 

Kar je zame na tej točki pomembno, je to, kot zapiše Livholts (prav tam, str. 115), da je 

»spreminjanje jezika (ang. shifting language) [...] način ohranjanja živih spominov, podob, 

izražanj marginaliziranega prostora [...]« in s tem povabilo v razumevanje samega jezika kot 



108 

 

večjezičnega, saj le-ta »prehaja med maternimi jeziki, prehaja pa tudi med osebnim in 

zgodovinskim, med geografijami spomina in domišljije, poezijo in akademsko prozo« (prav 

tam). Kot Livholts (prav tam) še dodaja, lahko pisanje, ki je ustvarjalno in odprto za 

povezovanje različnih svetov (ki so tudi več kot človeški), postane »metodološko gibanje«, saj 

se s povezovanjem teoretičnih okvirov z mislijo in materialnostjo »pisatelj_ica ukvarja z 

globoko utelešenimi, prostorskimi in zvočnimi praksami« (prav tam).  

Sam namreč razmišljam v več jezikih in narečjih, tako v 'uradni' slovenščini kot v narečju, ki 

sem ga prevzel ob bivanju v glavnem mestu Slovenije, v Ljubljani, kot tudi v prekmurščini, s 

katero sem odraščal, in v angleščini, ki je prav tako pomembno vplivala na razvoj mojega 

razmišljanja. Z zapisom določenih poezij v prekmurščini tako poskušam na izražati tudi t. i. 

situirano perspektivo, ki ni nikoli fiksna, zamejena, ampak prej fluidna in vedno znova na 

različne načine utelešena. 

vedno ko zagrmi  

se vrnem v poletne dni  

ko smo z dedkom stali  

pred travnikom  

in poslušali  

kako se v oblakih  

sodi prevračajo  

 

repeči oblaki smo jim rekli  

in čutil si jih globoko 

v trebuhu 

in štel sekunde 

po vsakem blisku  

1, 2, 3, 4, 5, 6 

dva kilometra vstran  

zagrmi  

 

ko je voda lila v vse smeri  

dež ki ni imel poti  

kot da smo se znašli  

sredi vesoljnega potopa  

—kakšno razodetje  

sem jokal, molil  

na kolenih  

 

naslednji dan 

pa se vozil s kolesom 

nikoli sam 

in gledal do kje 

je sedaj prišla Mura 

raje kot na teletekstu 

smo vodostaj preverili   

v živo 

 

še vedno čutim 

vsako strelo 

globoko v želodcu 

in v prsih 

in še vedno štejem sekunde 

ter razmišljam o sodih 

v oblakih  

 

v prekmurščini: 

 

vedno kda zagrmij 

se vrnen v poletne dnij 

kda smo z dedijon stale 

pred travnikon 

pa poslüjšale 

kak se v oblakaj 

lagve kotajo 

 

repeče oblake 

smo jin pravili 

in čüjto si jih globoko 

v želauci 

in šteu sekunde 



109 

 

po vsakšon bliski 

1, 2, 3, 4, 5, 6 

dva kilometra fkrej 

zagrmij 

 

gda je voda lijla v fse smerij 

dež keri neje meu potij 

kak či smo se znajšle 

na srejde vesoljnoga potopa 

—kakšno razodetje  

san jaukal, molo 

na kolenaj 

 

naslednji den 

san se vozo z biciklinon 

nikdar san 

pa gledal do ge 

je zaj prišla Müjra 

rajše kak na teletekste 

smo vodostaj preverile  

v žijvo 

 

še vedno čüjtin 

fsako strejlo 

globoko v želauci 

in v prsaj 

še vedno šten sekunde 

in razmišlan o lagvaj 

v oblakaj

V trenutku srečanja s poplavo, se tako vrnem (ang. re-turn) v otroštvo ob reki Muri. Duh (2014) 

na blogu zapiše, da je življenje ljudi ob reki in njihov odnos do nje v preteklosti bil drugačen.  

Mura ni le dajala, temveč tudi jemala, največkrat celo več, kot pa je dajala. S svojimi 

poplavami je jemala dragoceno rodovitno zemljo in ogrožala življenje tukajšnjih ljudi, 

hkrati pa je s poplavami naravno gnojila izčrpano zemljo. (Duh, 2014) 

Življenje z reko je, kot pripoveduje Duh (2014) »potekalo v spoštljivem strahu in ljudje so se 

zavedali meje vodnega telesa, v katerega ni dovoljeno posegati«. Mura je sicer skozi zgodovino 

večkrat posegala v življenje vaščanov, ki so se »na vse načine skušali ustaviti spodkopavanje 

bregov, vendar brez uspeha: Mura je grozila, da bo odnesla vas« (prav tam). To je, vsaj glede 

na vaško legendo vodilo do tega, da so obupani vaščani poskušali rešitev najti v darovanju reki 

Muri, saj so se zmenili, da bodo »poleg struge živega zakopali sedemletnega dečka« (prav tam). 



110 

 

 

Slika 3: Melinčki mantrinik (iz Kühar, 1914, str. 23) 

Melinčki mučenik (prevod). Na Melincih je Mura včasih zelo izpodjedala [bregove] 

(prekmursko: potkápala) in se približevala k vasi. Melinčarji so jo začeli krotiti 

(prekmursko: büjrati), ampak je bilo vse zaman. Mura je še naprej izpodjedala in že 

hotela pobegniti v vas. Nato so se vaški poglavarji dogovorili, da bi enega sedem let 

starega fanta živega zakopali poleg Mure in s tem zaščitili, da Mura ne bi naprej 

izpodjedala [bregov]. To so tudi storili. Blizu Mure so izkopali malo večjo jamo, v 

katero so med dve deski (prekmursko: blanji) položili sedem let starega Džurovega 

Števeka in ga živega zakopali. Siromak naj bi zelo jokal, ampak usmiljenja ni bilo. S 

tem delom so se Melinčarji ubranili, da jim Mura zdaj več ne izpodjeda tako, kot je 

izpodjedala prej. – Od Džurovega Števeka pa so pripovedovali, da se je pred kakšnimi 

petdesetimi leti prikazal eni pobožni ženski v sanjah in jo prosil, naj nagovori vaško 

poglavarstvo, da ga izkopajo. Poglavarstvo je to dovolilo in so ga že začeli izkopavati. 

Le nekajkrat so zasekali v zemljo in že je nastala velika dišava. Nato so prišli stražniki 

(prekmursko: pandúrjä) in so prepovedali odkop tega mučenika. Zatem je dolgo bilo 

tiho. Samo zadnja leta pa je slišati, da se prikazuje svetloba na tistem mestu, kjer je 

siromak Džurov Števek živ zakopani. (Kühar, 1914, str. 23) 

Žal niti tovrstno darovanje/žrtvovanje reki Muri ni onemogočilo nadaljnjih poplav. Kot zapiše 

Duh (2014) je denimo leta 1972 na Melincih bila izredno velika poplava, kot je zgodovina vasi 

ne pomni:  



111 

 

Deževalo je pet dni neprenehoma, noč in dan [...]. Voda je začela naraščati tako naglo, 

da je v 24.urah presegla vse nasipe. Reševalne ekipe in vsi vaščani so noč in dan z vreči 

polne zemlje regulirali nasipe (jih višali). Zvon v kapeli se je noč in dan oglašal in zval 

na pomoč ljudstvo. Na pomoč so prišli tudi iz sosednjih vasi (Beltinec, Odranec). Tudi 

vojska je prišla z dvema čolnoma na pomoč. [...] Voda je poplavila vse njive. Le tu in 

tam se je videl kakšen brešček, ki ni bil pod vodo. Križi pšenice so bili pod vodo, 

krompir je zagnilo, tudi drugi pridelki so propadli, le kukarca je obrodila, ge jo je nej 

odneslo. Mura je natrgala tudi dva mosta: most čez staro Muro in in most prek jarka. Za 

škodo na mostu in na brodu je vas dobila plačano odškodnino in ok. pol milijona din 

državne pomoči. Zgodovina Melinec ne pomni tako velike poplave. (I. D. Kronika vasi) 

 

 

Slika 4: Poplave na Melincih 1972 (osebni arhiv) 

 

Reka Mura izvira v Avstriji, na nadmorski višini 1898 metrov in se izliva v Dravo na 130 metrih 

nadmorske višine s tokom, ki je dolg 445 km in velikostjo porečja 14.304 km2 (pri čemer večina 

porečja, torej 70% leži v Avstriji, na slovenskem delu pa ga je 13%) (Hribar, 2011, str. 28). 

Rečna struga je bila skozi zgodovino z namenom omejevanja poplav in omogočanja plovbe 

večkrat regulirana (prav tam, str. 29). Hribar (prav tam, str. 30) zapiše, da je bila Mura, kot 

celota, najbolj urejana v obdobju od 1875-1891, »ko sta industrializacija in kmetijstvo »videla« 

v Muri hiter in močan odvodnik«. 



112 

 

Kot ugotavlja Hribar (prav tam, str. 30), se je skozi različne procese regulacije reke Mure skozi 

čas zmanjšal obseg prodne dinamike, torej da je prišlo do primanjkljaja proda v strugi, med 

drugim zaradi »omejevanj[a] naravnega pretoka proda z jezovi verige 28 hidroelektrarn, ki so 

zgrajene v zgornjem toku Mure, v Avstriji«. Z drugimi besedami, ker pregrade hidroelektrarn 

na Muri v Avstriji zaustavljajo premeščanje plavnin, to lahko vodi v »primanjkljaj sedimentov 

v reki [zaradi česar] erodira rečno dno, saj se le tam lahko realizira presežna energija« (prav 

tam, str. 40). Z erozijo se namreč »korito poglablja in oži, vodna gladina pa niža, kar problem 

s področja bio in geodiverzitete razširi na nižanje nivoja podtalnice in s tem na širši prostor ob 

reki« (prav tam). Vsakršno urejanje rečne struge torej za sabo potegne posledice, tako za ljudi 

kot za naravo. Hribar (prav tam) ob tem opozarja, da v teoriji in praksi, zakonodaji in 

urejevalkam_cem okolja manjka zavedanje o dinamiki reke, »ki ni zgolj združba oblik, temveč 

v prvi vrsti splet procesov«. Avtor tako zagovarja, da je potreben »nov pristop k inženirstvu«, 

da bi se lahko realiziralo celostno reševanje težav, ki bi bilo v skladu z novim pogledom na 

okolje (prav tam, str. 41). 

Če je zgodovina reke Mure prepletena z regulacijo le-te (tudi) za namene hidroenergije, jo 

hkrati zaznamuje tudi večletna zgodovina bojev (lokalnega in drugega) prebivalstva ter 

različnih nevladnih organizacij, društev, za ohranitev naravnega bogastva reke in proti gradnji 

hidroelektrarn. Že leta 1985 je moč zaslediti skeptičnost in nasprotovanje gradnji hidroelektrarn 

na reki Muri. Novak (1985, str. 14) je v prispevku za časopis Katedra: študentski list zapisal 

pomenljiv razmislek, ki se bere skoraj, kot da je zapisan v sedanjem času:  

Kakor pri drugih velikih posegih v naravo, mora biti zato tudi v primeru Mure v ospredju 

ekološko, ekonomsko, socialno itd. vsestransko pretehtana raba, ne pa zgolj njeno 

profitniško izkoriščanje. Ne nazadnje je Mura tudi slovenska reka, ki z zgraditvijo 

načrtovanih jezov ne bi bila več niti slovenska (temveč last elektrogospodarstva), niti 

reka (marveč le še nekakšen imaginarni vir energije). Gre torej za zastarele težnje po 

gradnji velikih energetskih (in drugih) objektov v času, ko je že zdavnaj jasno, da so 

naravno in družbeno najekonomičnejši majhni posegi v okolje. (Novak, 1985, str. 14) 

33 let kasneje, leta 2018, so v Muzeju norosti na gradu Cmurek na Tratah obeležili zgodovino 

bojev za ohranitev reke Mure z naslovom Mura Fuck Off, ki so si ga sposodile_i od 

istoimenskega koncerta iz leta 1986 (Prlekija-on.net, 2018), ko je v Murski Soboti bil izveden 

koncert kot del protesta proti gradnji hidroelektrarn (Weiss, 2020, str. 242). Načrti za gradnjo 

osmih hidroelektrarn na slovenskem delu reke Mure (na Sladkemu Vrhu, Cmureku, Konjišču, 



113 

 

v Apačah, Radgoni, Radencih, Hrastju in Veržeju) so vsaj od leta 2005 ponovno aktualni73 

(Weiss, 2020, str. 242-243). Kot zapiše Arne Zupančič (2020, str. 263) v intervjuju z aktivistko 

Andrejo Slameršek, se je aprila leta 2016 koalicija več kot 40 nevladnih organizacij pod 

vodstvom Zveze Moja Mura in Svetovne organizacije za varstvo okolja, začela ukvarjati s 

kampanjo Rešimo Muro in s tem pozvala Vlado Republike Slovenije, da naj te gradnje ne 

dovoli. Šlo je za mednarodno kampanjo, kamor so bili vključeni tako avstrijski, hrvaški kot tudi 

slovenski kajakaši in kanuisti (prav tam). Koalicija Rešimo Muro! (Weiss, 2020, str. 243) 

opozarja na ekološko problematiko tovrstnega posega in poudarja pomen »številnih živalskih 

in rastlinskih vrst, ki bi jih regulacija in prekinitev naravnega toka reke izrazito prizadela« 

(Zupančič, 2020, str. 263) ter na pomen ohranitve Mure tudi za lokalno prebivalstvo iz vidika 

razvoja trajnostnega turizma in kakovosti življenja.  

Prav tako v koaliciji preko različnih analiz trdijo: 

da je hidroenergetski potencial reke močno precenjen, da bi bili kakršnikoli posegi 

izrazito nesorazmerni glede na koristi in da tudi v primeru Mure velja, da hidroenergija 

zaradi vpliva, ki ga ima na naravo izgradnja jezov in ostala infrastruktura, potrebna za 

delovanje hidroelektrarn, v resnici ni trajnostni energetski vir. (Zupančič, 2020, str. 263) 

Veliko držav, kot zapiše Weiser (2016) se obrača na hidroenergijo, ker naj bi ta predstavljala 

čisti vir energije, saj ne vključuje zažiganja fosilnih goriv, vendar so jezovi hidroelektrarn kot 

pove Weiser (prav tam) na globalni ravni, prav tako odgovorni za toliko emisij metana, kot 

Kanada. Če se že vsaj 50 let na območju Slovenije govori o škodljivosti hidroelektrarne in če 

tudi mednarodne analize pokazale škodljivost le-teh, se sigurno poraja vprašanje, zakaj se 

potem tovrstni projekti sploh odvijajo. Morda je del odgovora to, kot zapiše Weiss (2020, str. 

243), da so hidroelektrarne veliki infrastrukturni projekti, ki za sabo potegnejo veliko 

ekonomskih interesov tako gradbeništva kot dobaviteljev. Problem pri tem je med drugim tudi 

to, da se s strani energetike na različne načine poskuša utišati in diskreditirati protestnice_ke74, 

da se podkupuje lokalno prebivalstvo, s čimer se v bistvu »[vzpostavlja] trajna odvisnost 

 
73 V času pisanja (leta 2025) stvari še vedno ostajajo nejasne, okoljevarstvenice_ki pa svarijo pred ponovnimi 

poskusi gradnje hidroelektrarn na reki Muri (STA, 2025). 
74 npr. obsodba Marjana Šarca, takratnega predsednika vlade, ki jo navaja Monika Weiss (2020, str. 246): »Mislim, 

da bo Ministrstvo za okolje in prostor moralo pristopiti k pripravi zakonodaje, ki bo prevetrila, katere so tiste 

organizacije v javnem interesu – poudarjam, v javnem interesu. Ni vsaka nevladna organizacija organizacija v 

javnem interesu. Na tak način, če se bo ob vsaki gradnji začelo vsako stvar ustavljati, bomo morali na koncu 

sprejeti sklep, da se vrnemo v votline« (Šarec, 2019). 



114 

 

lokalne skupnosti od podjetja75« (Weiss, 2020, str. 250) in da se financirajo lobisti in mediji kot 

npr. Časnik Finance, ki je prejel skoraj 400 tisoč evrov s strani določenih energetskih podjetij 

(Weiss, 2020, str. 256). Podobno izpostavlja Andreja Slameršek v daljšem citatu v intervjuju, 

ki ga navajam skoraj v celoti, saj zelo dobro povzame omenjeno problematiko:  

Prebivalci na periferiji ne vedo, kaj se dogaja z njimi in okoljem, v katerem živijo, 

ponavadi pa jih sploh ne zanima, kaj se dogaja po svetu, tako da bi lažje razumeli lastno 

situacijo. Ne razumejo, kaj se zgodi, ko pride kapital. To je problem manipulacije – če 

bi tem ljudem povedali po resnici, ne bi podpirali takšnih projektov. Zavajata investitor 

in državna oblast, zavaja občina, ki ob tem skriva informacije, saj se je ravno tako 

prodala. [...] Mediji postanejo največje zlo, ko začnejo pisariti in blatiti tiste, ki se 

projektom upirajo. S tem začnejo ustrahovati lokalno prebivalstvo, ljudje so prestrašeni 

in se začnejo brigati le zase – saj vsakogar, ki se izpostavi, blatijo, napadejo njega in 

njegovo družino. Zato se ljudje na lokalni ravni ne upajo več izpostavljati – ker nočejo 

imeti težav. Agresija kapitala, ki vdira v lokalno okolje, ljudi zaustavi. Tudi če jih nekaj 

projektom nasprotuje in tudi če imajo podporo večine, lahko investitorji aktivirajo 

lokalno oblast, društva in posameznike, s katerimi skupino, ki se bori, enostavno 

povozijo. (Zupančič, 2020, str. 266) 

 

kaj bi počela v idealnem svetu 

kjer okoljski boji ne bi bili potrebni? 

sama bi si pridelovala hrano 

utrgala bi si jabolko z drevesa  

v potoku bi tekla pitna voda 

brez cevi, črpalk, klora 

uporabljala bi 

čim manj elektrike in tehnologije 

štela bi rožice, gledala ptičke, metuljčke 

to bi delala 

 
75 Družba oz. podjetje HESS, ki denimo upravlja hidroelektrarne na Spodnji Savi (kot to zapiše Weiss, 2020, str. 

250-251) je leta 2019 razdelilo 117 donacij v skupni vrednosti 73 tisoč evrov in 46 sponzorstev v skupni vrednosti 

67 tisoč evrov [...]. Donacije (kar dve tretjini jih znaša od 100 do 350 evrov) vsako leto nameni številnim lokalnim 

društvom, klubom in zvezam – od pevskih, športnih, upokojenskih, turističnih, planinskih, lovskih in gasilskih do 

strokovnih; donira tudi šolam, vrtcem in drugim institucijam, subvencije pa namenja predvsem športnim klubom. 



115 

 

samo to76 

 

Da pa bi o takem idealnem svetu lahko sploh razmišljale_i, pa so (očitno) potrebni boji za 

ohranitev narave, saj kot v enem drugem intervjuju izjavi Slameršek (Šelek, 2022), pomemben 

del reke sploh ni viden očem, ampak imajo reke svoj del tudi v podzemlju, ki je vir pitne vode, 

če pa reko, ki napaja podtalnico pregradimo, »ji zmanjšamo samočistilno sposobnost [se začne] 

pregrevati in oddaja manj kisika, tako onesnažujemo podtalnico, slabšamo kakovost pitne vode 

ter za njeno čiščenje porabimo več tehnologije in kemikalij« (prav tam). Bitka za naravo je za 

Slameršek bitka za človeka.  

 

Slika 5: Umetniška akcija »Murali za Muro gre!« - Zavod Muzej norosti v okviru kampanje Rešimo Muro z umetnico Sašo 

Bezjak (Vrbnjak, 2018) 

ko se vozim z avtobusom 

    ko dobim mesto na avtobusu 

    včasih z vlakom  

        ko vlak sploh pride 

    se srečujemo z rekami 

Muro Dravo Savinjo in Savo 

    včasih pomislim kako lepo bi bilo 

    si vzeti čas in se sprehoditi 

        s čim manj elektrike in tehnologije 

 
76 prirejeno po izjavi Andreje Slameršek v Zupančič (2020, str. 274) 



116 

 

        šteti rožice gledati ptičke metuljčke 

 

bivši prebivalec periferije 

ki ne ve kaj se dogaja z njim in okoljem 

    v katerem živim 

        zato pa se trudim 

        poslušati širše 

    biti pozoren 

 na duhove preteklosti 

in zgodbe o tem 

kako so konji slišali 

 

kak so kunje čüli  

  to ka mi neščemo čüti 

    mrtve düjšice ne počijvlejo v miri  

ate je čül lisico  

vrabec je čül   

  kda se je macino okno odprlo  

    kda je krapec zadišal  

        mogoče ga je čüjla tüde mačka 

            tista čarna kera je prehitro poginola 

Müjra je čüjla 

 kak so bejžali na njenon blati 

   slede tüdi krijčanje iz zemle  

     kda še Džurof Števek  

             neje büo meglasta zvejzda  

čeglij dostikrat lejko čüjemo  

  zgleda kak če nan je fseeno 

     kda kunj se jauče  

     vrabec dol spadne  

     lisica pojej podganji strup 

        kda je Müjra prepuna 

Slika 6: "Ne da sovražim, da ljubim sem na svetu" napis na znaku 

na avtobusni postaji Ljubljana 



117 

 

            ka lejko bi upoštejvala Števeka  

                prepuna elektrike prepuna smeti  

 

mogoče pa se prvo moremo nafčiti poslüjšati 

    nej nujno z vüjami 

ka bi se lejko srečale? 

koga/kaj bomo poslušale_i? 

    kako? 

 

ekofeminizem 

 

Bezjak in Zaviršek (2020, str. 217) navajata izsek intervjuja, z že omenjeno aktivistko Andrejo 

Slameršek, ki pove, da je biti ženska: 

ki se zavzema proti gradnji elektrarn v korist lokalnega prebivalstva in Slovenije kot 

celote [...] težko. V energetiki so pretežno moški. Najprej nisem obstajala; moški so 

zavijali z očmi, ko sem začela govoriti, jemali so mi mikrofone in me niso pustili do 

besede. To je moški svet. 

Čeprav so namreč ženske pomemben del okoljskega aktivizma, so, kot opozarja Slameršek 

(Bezjak in Zaviršek, 2020, str. 227), pogosto: 

ženske zaželene samo kot »tajnice« in »pripravljavke dokumentov«, pod katere se 

podpišejo moški [...]. Pogosto ženske v gibanju slišimo celo, da smo »kurbe«, 

»nepotešene«, »zmešane babe«, »preveč čustvene«. 

Kot opisujeta Bezjak in Zaviršek (prav tam), pa so po drugi strani ravno ženske tiste, ki so tako 

rekoč v prvi vrsti, ko se gre za varovanje vode in rek, pri čemer kot primer izpostavljata »hrabre 

žene Kruščice« v Bosni in Hercegovini (str. 231; Zaviršek in Bezjak, 2021, str. 129). Da bi 

preprečile gradbo hidroelektrarn na reki Kruščici, so namreč v letih 2017-201877 ravno ženske 

ubranile prehod čez most, ki so ga domačinke in domačini blokirali približno 300 dni (Bezjak 

 
77 Bezjak in Zaviršek (2020, str. 231): »Ljudje so se utaborili ob reki, da so lahko dan in noč gradbincem 

preprečevali začetek gradnje. Ko so avgusta 2017 območje Kruščice zavzeli oboroženi policisti, je prišlo do 

nasilnega spopada. Domačinke in domačini, ki se jim je pridružilo prebivalstvo iz krajev Vitez, Zenica in Banja 

Luka, so poudarjali, da bi gradnja dveh malih hidroelektrarn uničila naravno okolje in biodiverziteto ter ljudem 

onemogočila dostop do izvira pitne vode, ki ga je tedaj uporabljalo okoli 150.000 ljudi v Zenici, vasi Kruščica in 

kraju Vitez«. 



118 

 

in Zaviršek, 2020, str. 231-232; Zaviršek in Bezjak, 2021, str. 129). Kot še zapišeta avtorici 

(Bezjak in Zaviršek, 2020, str. 232) je ravno pogumen protest (predvsem žensk), vplival na 

podporo s strani vodilne okoljske organizacije v BIH in kasneje tudi odločitev okrožnega 

sodišča, da razveljavi koncesijske pogodbe in dovoljenje za gradnjo hidroelektrarn (prav tam).  

Tako kot je na »področju hidroenergije [...] treba slišati raznovrstne glasove, še posebej glasove 

žensk, katerih življenja lahko ob nedomišljenih in koruptivnih odločitvah, postanejo še težja in 

bolj osiromašena (Bezjak in Zaviršek, 2020, str. 234-235), je potrebno na področju socialnega 

dela, ki bi si morda prizadevalo delovati onkraj človeških odnosov, na področju post-

antropocentričnega socialnega dela poslušati (in slišati) feministične glasove (Noble, 2021). 

Kot sem že načel v poglavju Vozlišča teorije-poezije, veliko avtoric_jev trdi, da na Zahodu še 

vedno vrednotimo razliko kot negativno (da si drugačen, različen od podobe Moškega, pomeni, 

da si vreden manj kot (Braidotti, 2013)). Kot zapiše tudi Val Plumwood (1993, str. 49) je drugi 

(ang. the other) razumljen, ne zgolj kot različen, ampak kot inferioren, postavljen nižje od reda 

biti. Za Plumwood (prav tam) diferenciacija zahteva ne zgolj distinkcijo, ampak radikalno 

izključenje, ne zgolj ločenost (ang. separation), ampak kot to poimenuje sama »hiperločenost« 

(ang. hyperseparation)78. V Zahodni intelektualni zgodovini se je namreč razvila struktura 

dualizma, ki med drugim temelji na ločenosti razuma (ang. reason) in narave (Plumwood, 1993, 

str. 2-3): 

Koncept razuma predstavlja enotno in določujoče nasprotje konceptu narave, podobno 

kot koncept moža za koncept žene, kot gospodar za sužnja. Razum je bil v Zahodni 

tradiciji konstruiran kot privilegirana domena gospodarja, ki je naravo pojmoval kot 

ženo ali podrejeno drugo, ki zajema in predstavlja sfero materialnosti, preživetja in 

ženskosti, ki jo je gospodar ločil in konstruiral kot podrejeno. (prav tam, str. 3) 

Narava, kot izločena in razvrednotena razuma, tako vključuje vse, kar razum izloča: čustva, 

telo, strasti, živalskost, t. i. »primitivni ali necivilizirani«, nečloveški svet, materijo kot tudi 

sfero iracionalnosti vere, norosti (Plumwood, 1993, str. 19-20). Vsaj od obdobja 

razsvetljenstva, naprej na Zahodu, narava hkrati v okviru tega dualizma postane definirana kot 

 
78 Kot povzema Deborah Bird Rose (2013, str. 94-95), koncept hiperločenosti opisuje strukturo dominance, ki 

napaja Zahodne binarizme kultura/narava, moški/ženska, um/materija, civilizirani/divjaki, pri čemer so termini na 

desni strani podrejeni tistim na levi (to bi lahko v jeziku Karen Barad in izpeljank iz njene_gove teorije 

poimenovale_i tudi kot konceptualni aparati za proizvodnjo moči, kot sem že začrtal v xii. posthumanistično 

predavanje). Rose (prav tam) navaja, da je delo Val Plumwood skupaj z ostalimi ekofeministkami bilo izjemnega 

pomena za prikaz tovrstnih struktur, ki delujejo skozi različne kategorije spola, razreda, kolonizacije in drugih 

družbenih razmerij.  



119 

 

pasivna, ne-delujoča (ang. non-agent), kot okolje, ki zagotavlja zgolj ozadje za dosežke razuma 

ali kulture (ki se jo tipično povezuje z belskostjo, zahodnostjo, moško ekspertnostjo) (prav tam, 

str. 4). V tovrstni Zahodni konstrukciji pa so ravno ženske (in kolonizirane_i druge_i) 

postavljene v sfero narave (Plumwood, 1993, str. 5).  

Leta 1974 je francoska feministka Françoise d'Eaubonne skovala termin 'ekofeminizem' 

(Braidotti, 2022, str. 69; Tong in Botts, 2018, str. 209-210), v delu Le féminisme ou la mort 

(Feminizem ali smrt), kjer je avtorica izpostavila povezavo med zatiranjem žensk in narave ter 

trdila, da osvoboditve ene ni mogoče doseči brez osvoboditve druge (Tong in Botts, 2018, str. 

210). Skozi čas je nastalo veliko ekofeminističnih oz. ekološko feminističnih del, katerim 

skupno pa je prevpraševanje Zahodnega dualizma in preučevanje povezave narave in žensk 

(Adams in Gruen, 2022, str. 2; Braidotti, 2022, str. 69; Noble, 2021, str. 96; Plumwood, 1993, 

str. 8, Tong in Botts, 2018, str. 206). Kot zapiše Plumwood, gre za zelo raznolike poglede (1993, 

str. 8-9):  

Bistvena značilnost vseh ekoloških feminističnih stališč je, da dajejo pozitivno vrednost 

povezanosti žensk z naravo, ki je imela na Zahodu prej negativno kulturno vrednost in 

je bila glavni razlog za razvrednotenje in zatiranje žensk. [...] Poleg tega obstaja še 

veliko raznolikosti; ekološke feministke se razlikujejo glede tega, kako in ali sploh so 

ženske povezane z naravo, ali je takšno povezavo načeloma mogoče deliti z moškimi, 

kako obravnavati izključenost žensk iz kulture in kako se prevrednotenje povezave z 

naravo povezuje s prevrednotenjem tradicionalnih ženskih značilnosti na splošno. 

Podobno zapišeta tudi Tong in Botts (2018, str. 211), ki trdita, da so se ekofeministke skozi 

različna obdobja strinjale glede vprašanj izvora seksizma in naturizma, niso pa bile poenotene 

o ženski povezavi z naravo (bodisi ali gre za primarno biološko, psihološko povezanost, bodisi 

za družbeno in kulturno) in s tem tudi o tem ali bi naj ženske poudarjale to povezavo, ali naj to 

povezanost pojmujejo na novo (prav tam). 

Na eni strani so tako ekofeministke z radikalno-kulturnim feminističnim ozadjem (kar avtorici 

Tong in Botts (prav tam, str. 212) poimenujeta kot naravni (ang. nature) ekofeminizem) trdile, 

da problem ni v tem, da bi imele ženske bližji odnos z naravo, ampak, da je ta odnos podcenjen 

(prav tam, str. 213). Podobno so tudi spiritualne ekofeministke poudarjale pomen tako 

imenovanih zemeljskih (ang. earthbased) spiritualnosti in videle povezavo med vlogo ženske 

v biološki produkciji in pojmovanjem matere Zemlje (Gaie), ki daje in ustvarja vsako življenje 

(prav tam, str. 216). Na drugi strani pa so tako imenovane transformativne in 



120 

 

družbenokonstrukcionistične ekofeministke želele spremeniti povezavo med naravo in žensko, 

saj so trdile, da je tovrstna povezanost družbeno konstruirana in ideološko podkrepljena (prav 

tam, str. 218). 

Kar je pri tem pomembno, pa je to, kot izpostavljata Adams in Gruen (2022, str. 4), da čeprav 

so v začetnih ekofeminističnih pisanjih nekatere poskušale ponovno ovrednotiti ženske in 

naravo s tem, da so slavile ustvarjeno povezavo, so hkrati tudi kritično analizirale načine, kako 

ta povezava upravičuje prevlado nad ženskami in naravo. Kritike ekofeminizma, ki so tovrstnim 

analizam pripisovale esencializem in posledično ohranjanje dualizma, so za avtorici (prav tam) 

ravno uvid v to, kako dualistično razmišljanje »okuži našo domišljijo«, saj je povzdigovanje 

tistih, ki so v dualističnem pogledu razvrednotene_i, videno kot vzdrževanje tovrstnega 

razmišljanja. Za avtorici (prav tam) je tako pomembno razumeti ekofeministična prizadevanja 

kot nujno umeščena v različne kontekste (kulturne, zgodovinske, družbene), zato kritike o 

esencializmu in univerzalizmu ne vzdržijo. Ravno nasprotno trdita, da »ekofeministična teorija 

poudarja pomen konkretnih in kontekstualnih vzajemnih identifikacij in vzajemne afirmacije, 

soodvisnosti ter empatije in sočutja« kot tudi, da se »odziva na obstoj in zaželenost interesov, 

ki upoštevajo druge, ter si prizadeva za čim večjo vključenost različnih življenj in izkušenj« 

(prav tam). 

Vseeno pa je ravno zaradi obtožb esencializma in etnocentrizma, ekofeminizem postal 

karikatura feministične težnje po enakosti in pravičnosti ter je bil zaradi tega dolgo časa prezrt 

(Noble, 2021, str. 96). Noble (prav tam) ob tem še zapiše, da v času, ko poskušamo najti načine 

kako omejiti vpliv ekološke degradacije na ljudi, ne-ljudi  in naravo, postaja vprašanje 

ekofeminizma (in njegovih mnogih različic kot je postkolonialni ekofeminizem, kvir ekologija 

in okoljski feminizem) ponovno aktualno.  

Podobno je za Braidotti (2022, str. 69-70) ekofeministična misel pomembna za izgradnjo njene 

posthumanistične teorije, saj kot opisuje, ekofeministke mislijo tako »transverzalno kot 

intersekcionalno« in poudarjajo različne strukture, ki povezujejo zlorabo žensk, LGBTQIA+ 

ljudi, Staroselk_cev in drugih tudi ne-človeških vrst. Kot zapiše, so »patriarhat79, kapitalizem, 

rasizem, kolonializem, antropocentrizem in tehnoznanost prepleteni fenomeni, ki izvajajo moč 

skozi institucionalne prakse in relacije moči« (prav tam, str. 70). 

 
79 Patriarhat, kot ga opisuje Braidotti (2022, str. 71) je režim, ki je »spremenil biologijo v usodo z naturalizacijo 

razlik med spoli in rasami, tako da so ospoljeni in rasizirani 'drugi' klasificirani in organizirani v hierarhičnem 

sistemu, ki jih dehumanizira«. Med drugim še zapiše (prav tam, str. 74), je »[p]atriarhalna kultura zamešala človeka 

s heteroseksualnim moškim«.  



121 

 

Ekofeminizem pa je pomemben tudi za izgradnjo socialnega dela, ki bi si prizadevalo človeško 

okolje razumeti onkraj modernistične paradigme kot zgolj socialno, saj nudi jezik za razlago 

odnosa med človekom in naravnim svetom (Besthorn, 1997, Besthorn in McMillen, 2002), 

omogoča mu, da prepoznava vzporednice med zatiranjem žensk in narave (Gray, Coates in 

Hetherington, 2013, str. 10), kot pomemben del razmišljanja o (zelenem) socialnega dela pa je 

ekofeminizem omenjen tudi v obeh delih od Čuk (2019, 2021).  

V nadaljevanju se osredotočam še na krajši zgodovinski pregled pogleda na človeka in narave 

v socialnem delu, kar mi bo potem služilo za dodatno izgradnjo post-antropocentričnega 

socialnega dela oz. socialnega dela onkraj (zgolj) človeških odnosov.  

 

človek in narava v socialnem delu 

 

Kdo/kaj je (lahko) uporabnik_ca ali morda bolj korektno sogovornik_ca, sopotnik_ca 

(Čačinovič Vogrinčič idr., 2009, str. 5) socialnega dela? Komu/čemu smo (lahko) spoštljive_i 

in odgovorne_i zaveznice_ki (prav tam, str. 6)? Če je socialno delo (še vedno) antropocentrično, 

je povsem logično, da je »'uporabnik_ca' vedno in samo človeško bitje« (Ryan, 2011, str. 5). 

Morda ne tako različno od mojih prvotnih misli, tudi motivacije za študij socialnega dela, lahko, 

kot zapiše Rapoša Tajnšek (2007, str. 7), »socialno delo najenostavneje opredelimo kot pomoč 

ljudem in skupnostim, pri družbenem vključevanju in pri doseganju kakovostnega življenja 

posameznikov«. Primarna naloga stroke in vede je opisana kot »pomoč pri reševanju konkretnih 

težav v vsakdanjem življenju posameznikov, družin, skupin in skupnosti (prav tam)«, torej 

reševanje »socialnih problemskih situacij in družbenemu vključevanju, da bi lahko 

zadovoljevali osnovne potrebe primerno kulturi, v kateri živijo, in primerno običajni kakovosti 

življenja« (Mesec, 2006, str. 245). 

Kot zapiše Poštrak (2022, str. 20) je na razvoj socialnega dela v Sloveniji vplival evropsko-

ameriški družbeno-kulturni okvir. V času intenzivnega razvoja industrijskih družb v Evropi in 

ZDA, ki je med drugim imelo za posledico razslojevanje prebivalstva, spreminjanje družbenih 

vlog, revščino, diskriminacijo in marginalizacijo, je torej socialno delo, kot ga poznamo na 

Zahodu, dejansko nastalo (prav tam). Na podlagi tega ni presenetljivo, da je tako v Sloveniji, 

kot drugod po Zahodu socialno delo, kot zapiše Boulet (2021, str. 49), preokupirano z 

osredotočenostjo prakse na posameznico_ka, na osebo, človeka, saj je tovrstna perspektiva 



122 

 

neločljivo povezana z Zahodno-modernističnim svetovnim nazorom. To Boulet (prav tam) 

nazorno prikaže skozi podobo ruske matrioške oz. babuške:  

[V] centru je najmanjša lutka, posamezna oseba, 'jaz' in moje/naše 

egocentrično/narcisitično prepričanje, da je vse osrediščeno na nas; naslednja lutka 

vsebuje prepričanje, da je človek center sveta in vesolja – naš antropocentrizem; tretja 

lutka vsebuje etno- in belo-moško centrična patriarhalna kulturna prepričanja; in 

končno, največja lutka predstavlja naša mondo-centrična prepričanja, da je naš planet 

še vedno razumljen kot center kozmosa, kot da nam Kopernik (in NASA) nista sporočila 

drugače. (Boulet, 2021, str. 49) 

Dominantne evro-Zahodne perspektive socialnega dela torej izhajajo iz modernizma (katerega 

del sta tudi humanizem in antropocentrizem) (Bell, 2021, str. 59), kar vključuje tako teorijo, 

kot prakso sodobnega socialnega dela in s tem, med drugim socialnodelavske teorije o osebi, 

človeku (ang. person) v okolju (Besthorn, 1997, str. 30). Kot zapišejo Panagiotaros idr. (2022, 

str. 4780-4781), trenutno paradigmo neoliberalizma lahko razumemo kot del širše paradigme 

moderne, ki poudarja pomen tako imenovanega napredka, linearnih sprememb, sekularizma, 

predvidljivosti in racionalnosti, zato mora »resnično radikalna kritika neoliberalizma in 

resnično radikalno okoljevarstvo vključevati kritiko modernizma in omejitev, ki jih postavlja 

za našo domišljijo in kreativnost« (prav tam, str. 4781). Še več, da bi socialno delo ostalo 

relevantno v času hitrih sprememb, Panagiotaros idr. (prav tam) socialnemu delu nalagajo, da 

se prevpraša o svoji lokaciji znotraj modernističnega svetovnega nazora.  

Paradigma moderne, kot jo ponazori Coates (2003, str. 29) vključuje dualistično razumevanje 

sveta (o katerem sem pisal že na več mestih), fragmentacijo (razumevanje celote kot agregata 

medsebojno ločenih delov), logiko dominacije (npr. tisti, ki so hierarhično postavljeni višje, 

nadzorujejo tiste na nižjih položajih), osrediščenost na človeka, egocentrizem (in z njim 

povezan individualizem), redukcionizem, determinizem, scientizem (znanost kot edina pot do 

znanja), objektivizem, racionalizem, učinkovitost, standardizacijo, birokratizacijo in 

centralizacijo. 

Gray in Coates (2013, str. 357) zapišeta, da se je socialno delo kot poklic razvilo ravno v času, 

ko so Zahodne družbe sledile predstavam o t. i. mehanskem vesolju, industrijskim in kmetijskim 

inovacijam ter širjenju kapitalizma. Vpliv človekovih dejanj na okolje v tovrstnem svetovnem 

nazoru ostane onkraj obravnave, saj prej velja prepričanje, da ljudje sami odločajo o svoji usodi. 

Stroka in znanost socialnega dela se je tako razvila znotraj modernističnega pogleda na svet, 



123 

 

kar je omejilo interpretacijo okolja in njegovega pomena za človeka ter vplivalo na razumevanje 

okolja kot zgolj socialnega, to pa je med drugim imelo za posledico to, da se v socialnem delu 

dolgo časa niso ukvarjale_i z okoljskimi diskurzi (Coates, 2003, str. 38).  

Navkljub temu pa nam pogled v zgodovino omogoča prepoznati potenciale za kasnejšo 

opredelitev socialnega dela do okolja in razvoj različnih vidikov ter teorij, ki so bili vsaj do 

neke mere prisotni že od samih začetkov. Besthorn (1997, str. 1; Besthorn in Canda, 2002, str. 

80; Besthorn, 2012, str. 249) namreč trdi, da se je socialno delo od drugih pomagajočih poklicev 

želelo razlikovati s poudarjanjem pomena osebe in okolja, v katerem se nahaja. Podobno Närhi 

in Matthies (2017, str. 22) zapišeta, da je okolje sestavni del socialnega dela že od njegovih 

zgodnjih korakov, pri čemer omenjata dve pionirki socialnega dela (v ZDA): Mary Richmond, 

ki se je fokusirala na socialno delo s posameznim primerom (ang. social case work), ter 

prispevala k upoštevanju (družbeno) okoljskih vplivov na posameznice_ke in Jane Addams, ki 

je pomembna za razvoj skupnostnega socialnega dela, pri čemer je med drugim poudarjala 

pomen (urbanega) okolja (prav tam, str. 23).  

Tudi Besthorn (1997) pri zgodovinskem pregledu konceptualizacije osebe-v-okolju (ang. 

person-in-environment) v socialnem delu, omenja tako Richmond kot Addams. Kot zapiše, je 

Richmond videla sebstvo (ang. self) kot povezano s (socialnim) okoljem (Besthorn, 1997, str. 

87). V delu iz leta 1922 je namreč Mary Richmond zapisala, da je »človekova mentalna zgradba 

[...] vsota njegove naravne danosti in njegovih družbenih izkušenj ter stikov do takrat« 

(Richmond, 1922, str. 131, v Besthorn, 1997, str. 88). Tudi Jane Addams je trdila, da so težave, 

ki jih doživljajo družine posledica zunanjih vplivov in ne njihovega pomanjkljivega značaja 

(Besthorn, 1997, str. 89-90). To zgodnjo zgodovino socialnega dela Besthorn (prav tam, str. 

91-93) razume kot ključno za razvoj konceptualizacije osebe in okolja v socialnem delu, po 

drugi strani pa je takratno razumevanje okolja kot v veliki večini socialnega (in ne tudi kot 

naravnega) botrovalo zanemarjanju naravnega elementa okolja, ki je kot tako ostalo v ozadju.  

V naslednjih letih razvoja socialnega dela, predvsem v času od konca 1. svetovne vojne do 

zgodnjih 60-ih let, se fokus socialnega dela pomakne proti kliničnemu in terapevtskemu 

razmišljanju (Närhi in Matthies, 2017, str. 25), ta vzpon psihodinamske paradigme, kot trdi 

Besthorn (1997, str. 93), pa v stroko še globlje zakorenini restriktivno predstavo osebe in okolja.  

So se pa že v obdobju od 50-ih in 60-ih začele pojavljati nove oblike okoljske zavesti, hkrati pa 

so tako imenovane naravne znanosti začele vplivati tudi na socialno delo, ki je razvilo tako 

imenovani sistemsko teoretično razmišljanje (Närhi in Matthies, 2017, str. 25-26). Sistemske_i 



124 

 

teoretičarke_ji so se v socialnem delu odmikale_i od biofizičnega razumevanja socialnega 

okolja, da bi se razlikovale_i od drugih disciplin in so poudarjali pomen človeka-v-okolju, 

razumljenega kot socialno okolje, ki naj bi omogočalo človekov razvoj in dobro počutje. 

Razvile so se različne tako imenovane holistične perspektive in intervencije (Närhi in Matthies, 

2017, str. 26).  

Kot zapiše Poštrak (2022, str. 88), se v sistemskem (oz. sistemsko-ekološkem) modelu 

socialnega dela pri profesionalnih intervencijah pozornost usmerja v medsebojne odnose 

sistema posameznice_ka oz. skupine ter ostalih sistemov kompleksnega okolja, v katerem se 

nahaja posameznik_ca. Probleme posameznice_ka se tako razume v širšem kontekstu, saj se 

upošteva tako socialne, kulturne, fizične in psihološke vplive, ki so pomembni za življenje 

posameznice_ka (prav tam). Besthorn in Pearson McMillen (2002, str. 222) zapišeta, da so 

konvencionalne ekološke/sistemske teorije (kot to poimenujeta) bile deležne mnogih kritik, saj 

se v praksi poudarja osebne in posamezne prilagoditvene procese, ki naj bi bili temelj stabilnega 

funkcioniranja sistema. Nadalje, je za Besthorna in Pearson (2002, str. 222), kot tudi za ostale 

kritike (npr. Dominelli, 2012, Gray, Coates in Hetherington, 2013, Närhi in Matthies, 2017, str. 

27) problematično, da se poudarja pomen zgolj socialnega okolja, medtem ko se t. i. naravno 

okolje razume kot ločeno od človeških izkušenj in pomena (Besthorn in Pearson McMillen, 

2002, str. 222-223). Avtorici_ja (prav tam, str. 223) trdita, da gre pri tako imenovanih pristopih 

človeka-v-okolju prej za »človeka na okolju«, saj sta »oseba in narava ontološko ločeno in 

fizično drugačna«.  

Od 1980-ih naprej pa se po pregledu Närhi in Matthies (2017, str. 27; tudi Besthorn, 2014, str. 

8), kot posledica še bolj naraščajoče zavesti o ekoloških krizah, tudi v socialnem delu pojavijo 

tako imenovane eko-kritične perspektive, ki na posameznico_ka gledajo kot na del narave, 

samo_ega po sebi del širšega, holističnega sistema Zemlje (prav tam, str. 28). Čeprav so tako v 

sistemskih pristopih, kot v eko-kritičnih pristopih pozorni na interakcijo med človekom in 

okoljem, je v sistemskih okolje zgolj definirano kot abstraktno, zaradi česar tovrstnim 

pristopom umanjka kritika moderne družbe (prav tam). Avtorici tako pripišeta sistemski 

perspektivi (družbeno) adaptivno držo, medtem ko se eko-kritični pristopi zavzemajo za 

družbene spremembe.  

Navkljub eko-kritičnim modelom, ki so se že pojavili v 80-ih pa so vsaj do 90-ih (in do neke 

mere še danes) ostali onkraj prevladujočih modelov socialnega dela (Närhi in Matthies, 2017, 

str. 29). Že v letu 1994 je izšla antologija člankov, ki sta jo uredila Maria Hoff in John McNutt 



125 

 

(1994, kot navedeno v Besthorn, 2012, str. 250), kjer so različne_i avtorice_ji poudarile_i 

pomen povezave med človekovim blagostanjem in blagostanjem planeta, če si želi uresničevati 

zavezo k osebi-v-okolju. Sicer pa se eko-kritične socialno delavske perspektive začnejo širiti in 

nadgrajevati v začetku novega tisočletja (prav tam). 

Pojavi se namreč več različic tovrstnega socialnega dela, kot so ekološko socialni pristop k 

socialnemu delu (Matthies, Närhi in Ward, 2001), globoko ekološko socialno delo (Besthorn in 

Canda, 2002, Besthorn, 2012), eko-spiritualno socialno delo (Gray in Coates, 2013), socialno-

ekološko socialno delo (Peeters, 2012), okoljsko socialno delo (Gray, Coates in Hetherington, 

2013) in zeleno socialno delo (Dominelli, 2012), ki na svoj način razumejo in obravnavajo 

ekološke tematike znotraj socialnega dela, skupno pa jim je med drugim dojemanje človeka kot 

dela (naravnega) okolja (Närhi in Matthies, 2017, str. 32). V nadaljevanju na kratko opišem 

vsak izmed teh modelov, saj so vsi pomembno vplivali na izgradnjo post-antropocentrične misli 

v socialnem delu.  

Ekološko socialni pristop k socialnemu delu, kot opisujeta Närhi in Matthies (2017, str. 30), 

ima konceptualne korenine v nemško govorečih državah in se odziva na eko-kritične debate 

znotraj evropskega kontinenta. Z združitvijo eko-kritične perspektive s sistemsko teorijo (prav 

tam), Matthies, Närhi in Ward (2001, str. 6) preučujejo negativni družben razvoj, ki škoduje 

trajnostnemu razvoju v urbanem kontekstu. Z eko-socialnim fokusom so avtorice_ji 

proučevale_i socialno izključenost skozi akcijsko raziskovanje v evropskih mestih (prav tam), 

na okolje pa so gledale_i holistično, kot na živo in s tem poskušale_i narediti korake k 

povečevanju vključevanja v lokalne politike in načrtovanje mest, ki se skladajo s trajnostjo 

(prav tam, str. 8).  

Socialno ekološko socialno delo podobno kot ekološko socialni pristop zagovarja pomen 

trajnostnega razvoja, s poudarkom na transformativni vlogi socialnega dela (Närhi in Matthies, 

2017, str. 31). Kot zapiše Peeters (2012, str. 22) se znotraj socialno-ekološkega pristopa 

socialno delo neposredno vključi v procese družbenih sprememb, ki bi prispevale k »pravični 

trajnosti«. Gradi na razumevanju opolnomočenja (ang. empowerment), kot temelja za grajenje 

kooperativne moči za spremembo, pri čemer se osredotoča na socialni kapital in odpornost (ang. 

resilience). Prav tako se zavzema za ekološki »relacijski« svetovni nazor, kjer so ljudje videni 

kot del mreže odnosov z drugimi ljudmi, ki pa je vdelana v ekosistem. Skozi soustvarjanje in 

grajenje skupnosti se zavzema za t. i. bottom up pristop in se trudi vključevati več različnih 

družbenih akterjev za dosego cilja. (prav tam) 



126 

 

Eko-spiritualno socialno delo si želi spodbuditi socialno delo, da deluje in razmišlja onkraj 

zamejenega 'socialnega', prevpraša obstoječa individualistična in dualistična prepričanja ter s 

tem premisli idejo napredka, učinkovitosti in modernosti (Gray in Coates, 2013, str. 360). 

Temeljni principi tako imenovane eko-spiritualnosti so »vse je eno, soodvisnost, raznolikost, 

inkluzivnost, svetost zemlje in osebna odgovornost za dobrobit vsega« (prav tam, str. 362). V 

praksi eko-spiritualnost lahko vodi socialne delavke_ce, da se fokusirajo na izvor težav, ne zgolj 

na zmanjševanje simptomatike, da se zavedajo pomena skupnosti in odgovornosti za druge, 

tako pri razvoju kot izvajanju programov, hkrati pa, da so politično ozaveščene_i in delujejo v 

prizadevanju za pravičnost za vse (prav tam). Eko-spiritualna perspektiva tako ni tako 

imenovana 'novodobna' (ang. New Age) spiritualnost, ki bi bila usmerjena vase in lasten, oseben 

razvoj, ampak prej proti drugim, prej je eko-centrična, z zavzemanjem za trajnost planeta 

samega (prav tam, str. 362-364). Kot zapišeta Närhi in Matthies (2017, str. 30), eko-

spiritualnost poudarja tudi pomen ne-Zahodnih, Staroselskih spiritualnosti, prevprašuje 

ekonomsko rast in prepoznava, da so interesi ljudi povezani z dobrobitjo planeta, kar ga močno 

povezuje tudi z globoko ekološkim socialnim delom.  

Globoko ekološko socialno delo izvira iz del Freda H. Besthorna (1997, 2012), ki pojmovanje 

globoka ekologija80 (ang. deep ecology) prevzema od norveškega filozofa Arneta Naessa, ki je 

termin prvič uporabil leta 1972 na raziskovalni konferenci v Bukarešti (Besthorn, 2012, str. 

250). Kot zapiše Besthorn (prav tam), je Naess idejo globoke ekologije dodatno razvil naslednje 

leto v članku, v katerem je opisal globlji, izkustveno utemeljen pristop k človeško-naravnim 

odnosom, ki so lahko realizirane »zgolj z obsežnim prevrednotenjem in temeljito spremembo 

temeljnih vrednot in praks sodobnih industrijskih družb« (Besthorn, 2012, str. 250). V tovrstni 

ekofilozofiji, v nasprotju s konceptualizacijo osebe-v-okolju, je človek vdelan v »relacijsko 

vseobsegajoče polje« (ang. relational total-field), ki je »kompleksna zapletena, mreža odnosov. 

Namesto individualne izkušnje, kot ločene od okolja, okolje obstaja v posameznikih, ko gojijo 

zavedanje, da so eno z vsem, kar obstaja« (prav tam, str. 252). To za Besthorna (prav tam) 

pomeni, da ni individualiziranega sebstva, ki bi obstajalo onkraj kontekstov mrež odnosov 

(Besthorn, 2012, str. 252). Naess (Besthorn in Canda, 2002, str. 84) je med drugim še razlikoval 

med 'plitko' in 'globoko' ekologijo, pri čemer se: 

plitka ekologija ukvarja z ekološkimi problemi le zaradi njihovega vpliva na človeka, s 

poudarkom na privilegiranih slojih in družbah. Na svet gleda antropocentrično (v 

 
80 za kratek oris kritike globoke ekologije glej od povezanosti vseh bitij do postajanja z živaljo 



127 

 

središču človeka). Nasprotno pa se globoka ekologija ukvarja z vprašanji enakosti in 

eko-pravičnosti v odnosu človeštva do narave. 

Kot zapišeta Besthorn in Canda (2002, str. 83), pri globoko ekološkem socialnem delu gre za 

upoštevanje dveh dodatnih dimenzij, in sicer vseobsegajoče ekologije in transpersonalnega 

izkustva – pri čemer koncept okolja vsebuje vsa človeška in nečloveška bitja, procese, stvari in 

sisteme (prav tam), transpersonalno izkustvo pa se nanaša na človeško zavedanje povezanosti 

in enotnosti z drugimi ljudmi, drugimi bitji, samo zemljo in celo vesoljem (prav tam, str. 82). 

Gray in Coates (2013, str. 359) zapišeta, da je Besthorn lahko viden tudi kot prvi, ki je s svojo 

globoko ekološko spiritualnostjo artikuliral ekospiritualnost v socialnem delu, prav tako pa kot 

zapišeta Närhi in Matthies (2017, str. 30), Besthorn verjame, da bi moralo socialno delo 

uporabiti koncept ekološke oz. radikalno ekološke pravičnosti, kjer so ljudje videni kot del 

narave.  

Okoljsko socialno delo (ang. environmental social work) se kot konceptualizacija pojavi v 

zbirki, ki so jo uredile_i Gray, Coates in Hetherington (2013), kjer so združile_i več različnih 

avtoric_jev in pogledov na ekološko problematiko znotraj socialnega dela. Kot zapišejo (prav 

tam, str. 22), okoljsko socialno delo poudarja soodvisnost in povezave med ekološko in socialno 

pravičnostjo ter spodbuja stroko, da ponovno premisli o »svoji privrženosti pozitivizmu in 

dualističnim predpostavkam ter tradicionalnemu vrednotenju individualizma in 

materialističnemu pojmovanju napredka«, da bi tovrsten razmislek odprl nove smeri za 

učinkovitejše načine razumevanja in reševanja individualnih ter družbenih problemov. 

Okoljsko socialno delo povezujejo s širšimi ekološkimi diskurzi, ki so med drugim: spoštovanje 

do ekoloških omejitev, okoljska trajnost, globalna ekološka pravičnost, ohranjanje okolja, 

globoka ekologija, religija in spiritualnost, Staroselski svetovni nazori, ekopsihologija in 

ekofeminizem ter interdisciplinarnost (prav tam, str. 6-10). 

Zeleno socialno delo je konceptualizacija, ki jo je predstavila Lena Dominelli (2012) v knjigi 

Green Social Work. Kot zapišeta Närhi in Matthies (2017, str. 31) gre za praktični program in 

ne zgolj teoretični pristop. Dominelli, Nikku in Ku (2018, str. 2) zapišejo, da zeleno socialno 

delo razpre nove dimenzije v pristopih socialnega dela, da bi lahko sodelovali v okoljskih 

zadevah. Gre za holistično, rekonfigurirano kritično teorijo, pri kateri je ključen koncept 

okoljske pravičnosti (ang. environmental justice) ter poudarjanje soodvisnosti in relacijsko 

naravo vsega zemeljskega (prav tam). Poleg tega zeleno socialno delo izziva modele 

industrializacije, ki Zemljo obravnavajo zgolj kot sredstvo za izkoriščanje z namenom profita, 



128 

 

nasprotuje hiperurbanizaciji, ki degradira in uničuje okolje, se prevprašuje o neenakosti in 

netrajnostni distribuciji resursov in tehnologij, ter poudarja lokalno specifične in kulturno 

relevantne pristope k zmanjševanju tveganja in v intervencijah ob nesrečah. Prav tako se 

Dominelli (2012) zavzema za vključevanje tako strokovnjakov kot drugih ljudi v načrtovanje 

reliefnih agend ob katastrofah, pri čemer socialne_j delavke_ci, kot zapiše, lahko združijo 

različne skupine ljudi in koordinirajo aktivnosti, da bi pripomoglo lokalnim prebivalkam_cem 

ponovno zgraditi njihova življenja in okolja skozi aktivne, angažirane in procese 

opolnomočanja. Socialne delavke_ce spodbuja tudi, da sodelujejo tako v političnih arenah, kot 

tudi v akademiji, izobraževanju, raziskovanju in praksi, ob tem pa navaja vloge, ki jih lahko 

socialne_i delavke_ci prevzamejo: moderatorke_ji skupnostne oskrbe, mobilizatorke_ji virov, 

svetovalke_ci, zagovornice_ki, kulturne_i interpretatorke_ji, psihosocialne_i terapevtke_i. 

Sama (prav tam, Uvod) definira zeleno socialno delo kot:  

prakso, ki si prizadeva za varstvo okolja in izboljšanje blaginje ljudi z vključevanjem 

soodvisnosti med ljudmi in njihovim družbeno-kulturnim, gospodarskim in fizičnim 

okoljem ter med ljudmi znotraj egalitarnega okvira, ki obravnava prevladujoče 

strukturne neenakosti ter neenako porazdelitev moči in virov. Posvečanje pozornosti 

temu zahteva, da socialne_i delavke_ci naslavljajo politiko identitete in prerazdelitve 

ter da okolja ne obravnavajo kot sredstva, ki ga je treba izkoriščati za namene ljudi. 

Skozi leta se je naravno okolje pojavilo tudi v etičnem kodeksu socialnih delavk_cev v Sloveniji 

in sicer v okviru odnosa do širšega okolja, kjer je eksplicitno zapisano, da »[s]ocialna delavka 

ali socialni delavec razvija odgovornost do naravnega okolja, ker se zaveda večplastnega 

pomena narave za človeka, zato ne opusti prispevka, ki ga k ciljem zagotavljanja kakovostnega 

življenjskega okolja za vse lahko prispeva socialno delo«. Zavzemanje za okoljevarstvene 

pravice ljudi in pomen prevzemanja odgovornosti za okolje pa je poudarjeno tudi v globalni 

izjavi o etičnih načelih v socialnem delu (International Association of Schools of Social Work, 

2019, str. 3). 

 

 

 

 



129 

 

ekskurzija nazaj do poplav 

 

30. 8. 2023 so na agenciji za okolje pridobili prve vzorce naplavljenega mulja (kar morda lahko 

poimenujem kot eno izmed moči-stvari (Bennet, 2010a) znotraj skupka, vozlišča, prepleta 

poplave-populacije) s Koroške, pri čemer so ugotovili, da vrednost cinka, kadmija in svinca v 

vseh (enajstih) vzorcih presegajo mejne, večinoma pa tudi kritične vrednosti (M. B., 2023, 

Lesjak Tušek, 2023). 

Zaviršek zapiše, da naravno in družbeno pogojene katastrofe poglobijo in utrdijo družbene 

neenakosti, ki so obstajale pred katastrofo (Zaviršek, 2023). In kot je zapisano na spletni strani 

Sanacija onesnaženega okolja v Zgornji Mežiški dolini (Življenje s svincem, b. d. a), so se v 

Zgornji Mežiški dolini stoletja nalagale emisije svinca (še ene moči-stvari) iz industrije, zaradi 

česar je obremenjenost otrok s svincem še vedno visoka. Glede na izjavo predstavnika inštituta 

za javno zdravje, se že (vsaj) dvajset let ve, da ima v Mežiški dolini vsebnost težkih kovin 

posledice na zdravje otrok, in sicer pri 80 % otrok je vsebnost tovrstnih kovin močno presežena 

(M. B., 2023). Posebej so izpostavljene (med drugimi) še skupine ljudi, ki v stik s svincem 

pridejo pri opravljanju svojega poklica, ljudje, ki živijo v bližini obratov za predelavo in 

pridobivanje svinca, prebivalci starejših hiš, ki v svoji sestavi vsebujejo svinec in ljudje, ki 

živijo v bližini prometnih cest (Življenje s svincem, b. d. b). Sam svinec pa se pojavlja tako v 

prahu, zemlji, vodi, hrani, zraku, obstaja pa tudi možnost, da se svinec, ki se po telesu dobro 

porazdeli, prenese tudi z matere na plod. Svinec negativno vpliva na zdravje vseh organskih 

sistemov »saj so mehanizmi strupenega delovanja svinca skupni vsem tipom celic, poleg tega 

pa se svinec po telesu dobro porazdeli« (prav tam). 

Pri stiku, srečanju s svincem lahko pride do neželenih, škodljivih učinkov na krvotvorni sistem, 

srčno-žilni sistem, centralni živčni sistem, imunski sistem, ledvice, okostje, rodila ter plod in 

posledično do kronične zastrupitve, kar se lahko odraža kot utrujenost, slabokrvnost, motnje 

vedenja, razpoloženja, motnje psihomotoričnih funkcij, prezgodnji porodi, okvare ledvic in 

kostnega sistema (Življenje s svincem, b. d. b). Kaj bi se zgodilo, če pripoznamo moč delovanja 

svinca, še preden le-ta stopi v stik z drugimi telesi? Kakšnih industrij bi si želele_i in za kakšno 

ceno? Kdo postane odgovoren za tovrstna nesrečna srečanja? 

O ujmi, ki je prizadela Slovenijo v okviru post-antropocentrične socialnodelavske drže lahko 

razmišljamo, ne zgolj kot o trenutku tako imenovane 'naravne katastrofe', ki je prizadela 

posamezne osebe, ampak kot naravokulturni dogodek, ki je prizadel tudi infrastrukturo, naravna 



130 

 

okolja, živali in še dodatno razkril ekološke degradacije posameznih območij. Zaviršek (2023) 

pove, da je poplava znova dokazala, da moramo na okoljske katastrofe gledati kot na družbeno 

povzročene katastrofe in ne zgolj kot na katastrofe, ki jih povzroči narava. Poleg tega avtorica 

zatrjuje, da smo ljudje tisti, ki smo odgovorni za globalno segrevanje morja, za dobro ali 

malomarno upravljanje rek, za prepočasno protipoplavno gradnjo, izdajanje gradbenih 

dovoljenj na poplavnih območjih, za poseke in deforestacije (prav tam). Rekle_i bi lahko, da 

gre za naravokulturne katastrofe, ki imajo razsežnosti, ki presegajo človeka in govorili o več-

kot-človeških posledicah (ang. more-than-human) ter o posledicah, ki presegajo čas in prostor.  

Ko se zgodijo tovrstni trenutki, ki nam prikažejo povezanost in prepletenost človeškega, ne-

človeškega in več-kot-človeškega, se zna zgoditi, da prepoznamo so-odvisnost vsega živega in 

neživega (in vseh moči-stvari) ali pa nas to celo spodbudi k razmišljanju o tem kako stvari kot 

take, naj gre za ljudi, svinec, reke vedno znova postajajo skupaj-narazen skozi intra-akcije 

(Barad, 2007).  

Trenutek srečanja s poplavami pa postane razmišljanje s poplavami, s tem pa zgodba o poplavah 

(lahko) postane zgodba o afektih na in v populaciji okoli nje (pri čemer ni omejena zgolj na 

bližnji okoliš, ampak so a/efekti daljnosežni v času in prostoru) in se dotikajo (vsaj) izgube hiše, 

doma,  denarja od občin, državnih institucij za sanacijo, pogajanja za dosego evropskih 

sredstev, umiranja, revščine, ne/pitne vode, solidarnostnih praznikov, hrane, mulja, migracij, 

davkov od plač, strahu,  žalovanja za izgubo, otroške vožnje s kolesom, vožnje z vlakom, z 

avtobusom, industrije, referenduma za vodo, ne/(z)možnosti za spremembe v odnosu do narave, 

živali, kapitala, drug do Drugega, rdečih alarmov, medijev, ne/odzivov na klimatske 

spremembe, zelenega prehoda, zelenega kapitalizma, pisanja magistrske naloge, zelenega, 

okoljskega, eko-socialnega dela, svinca, post-antropocentričnega socialnega dela, 

feminističnega odziva na okoljsko degradacijo, možganskih neviht, ležanja v postelji, medtem 

ko zunaj dežuje, skrbi, upanja, difrakcij, duhov, trenutkov srečanja …  

Populacija se na ta način razgrne in lahko združuje človeška, ne-človeška in več-kot-človeška 

vozlišča (ali z drugimi besedami prepletene fenomene), ki naj informirajo tako prepotreben 

takojšen odziv, da se prepreči (še) več trpljenja, hkrati pa naj postanejo dobesedna budnica za 



131 

 

re-orientacijo k okoljskim vprašanjem, ali natančneje k vprašanju vsesplošne agresije 

Kapitalocena81 (Moore, 2016) do okolja samega. 

Kaj se zgodi s socialnim delom, če razmišljamo na ta način (o vitalnosti materije same, o 

daljnosežnih a/efektih različnih naravokulturnih (ang. natureculture) dogodkov na vozlišča 

živega in neživega)? Koordinata, ki nam morda lahko pomaga pri odgovarjanju na to vprašanje, 

je morda lahko ravno post-antropocentrično socialno delo, kot teoretska in praktična usmeritev 

za socialno delo v današnjih časih, ki nas uči, da prepoznavamo delovanje v svetu, kjer se 

vedemo, kot da je le-ta onkraj nas samih, sestavljen iz »stvari« za našo rabo, kot katastrofični 

napad na raznolikost, kompleksnost, obilje in lepoto življenja (Rose, 2017, str. G55). 

Kot zapišeta Boddy in Nipperess (2023, str. 666), je za socialno delo v prihodnje potrebna 

praksa, ki združuje kritične in emancipatorne pristope tako zelenega, kot tudi okoljskega in 

ekološkega socialnega dela. Zeleno socialno delo, kot zapišeta (prav tam) je nastalo iz 

kritičnega socialnega dela in si prizadeva analizirati socio-politične in ekonomske dimenzije 

okoljske degradacije, vključno s kritiko neoliberalnega sistema in njegovih vplivov na okolje 

ter si hkrati prizadeva analizirati relacije moči ter neenakosti, ki marginalizirane in revne ljudi 

še dodatno potiskajo v neenakost s tem, da se onemogoča enakopravna porazdelitev Zemeljskih 

resursov. Ekološko in okoljsko socialno delo po drugi strani pa poudarja inherenten pomen 

nečloveškega življenja ter si prizadeva vzpostaviti eko-centrično pravičnost z odmikanjem od 

antropocentrizma (prav tam). Potrebna je torej združitev različnih pristopov.  

Bozalek in Pease (2021, str. 7) zapišeta, da konceptualizacija post-antropocentričnega 

socialnega dela gradi na odprtosti do ekološke zavesti, kot jo v socialno delo prinašata tako 

zeleno kot okoljsko socialno delo. Medtem ko je v zelenem in okoljskem socialnem delu fokus 

na odnosu med ljudmi in fizičnem okolju ter na proučevanju vpliva okoljskih kriz na človeška 

življenja, Bozalek in Pease (prav tam) trdita, da relacijske ontologije še niso bile dovolj 

raziskane, prav tako pa so v tovrstnih pristopih še vedno »naravakultura in 

materialnodiskurzivno videni kot ločeni«.  

Podobno tudi Noble (2021, str. 103) zapiše, da je zeleno socialno delo izpostavilo pomen 

človekove povezave z Zemljo in prepoznalo soodvisnost ljudi z ekosistemom, umanjka pa mu 

premik vstran od avtonomnega pogleda na človeka, kot samo-definirajočega agenta (ang. self-

 
81 Kot zapiše Moore (2016, str. 6), z besedo kapitalocen (namesto antropocen) ne želi, da bi kapitalizem razumele_i 

zgolj kot »ekonomski in socialni sistem« ampak, da gre za »način organiziranja narave v večvrstni, situirani, 

kapitalistični svetovni-ekologiji«.  



132 

 

defying agent) in ontološki obrat, ki prepoznava inherentno vrednost okolja samega po sebi. 

Prav tako post-antropocentrično socialno delo izzove antropocentrizem v socialnem delu s tem, 

da nas opominja, da »nismo ločeni od Zemlje, ampak smo od Zemlje« (prav tam). In prav tako 

nismo ločene_i od dominacije nad naravo, dominacije žensk, dominacije etničnih in rasiziranih 

manjšin, vrst, kot tudi ne od industrijskega nasilja do narave (Noble, 2022, str. 85).  

Noble (2021, str. 105) nas socialne delavke_ce vabi, da upoštevamo naravo v vsej njeni 

kompleksnosti, da upoštevamo življenjsko silo, njeno zmožnost delovanja in njene zahteve. 

Vabi nas, da smo pozorne na njen glas, da prepoznamo svojo globoko vdelano soodvisnost ter 

da razmišljamo z intra-akcijo, kjer se zmožnost delovanja poraja skozi odnose, relacije, ki nas 

vse konstituirajo (prav tam). Prav tako Noble (prav tam) poudarja, da nas post-antropocentrična 

usmeritev opozarja, da izpodbijamo pojem »strokovnjaka« in priznavamo vzajemno 

soodvisnost človeških, nečloveških skupkov in vse fluidnosti med in znotraj njih, saj 

priznavanje »odnosov fluidnosti brez binarnosti daje večji poudarek sodelovanju v našem 

skupnem interesu preživetja«. Dodatno z upoštevanjem zavezništev z ekofeminizmi in drugimi 

okoljskimi feminizmi, lahko socialno delo zavzame kritično držo do patriarhalnega 

kapitalizma, se zaveda prepletenosti različnih oblik nadvlad ter postane pomembna 

izobraževalna, politična in aktivistična sila za medvrstno (ang. interspecies) pravičnost (prav 

tam). 

Da pa bi lahko sploh mislile medvrstno ali trans-vrstno pravičnost, pa se moramo še enkrat za 

trenutek vrniti na poplave. Poleg t. i. materialne škode in poškodb, ki so jih v poplavah 2023 

doživele_i človeške_i posameznice_ki, pa so 'naravno' katastrofo začutile tudi živali (Ta. L., 

2023, Zavetišče Ljubljana, 2023). Kot zapiše Ta. L. (2023) za novice N1, so po poplavah po 

družbenih omrežjih začele krožiti fotografije prestrašenih štirinožcev, ki so jih ljudje rešili iz 

naraslih voda, na Facebooku je celo nastala skupina, v katero so ljudje objavljali fotografije 

pogrešanih in najdenih živali. Prav tako so za namestitev živali skrbele razne nevladne 

organizacije, kot je Humanitarček (prav tam).  

»Nesreče ne vplivajo samo na ljudi«, zatrjujejo Fraser, Taylor in Riggs (2021, str. 1739), ki 

razlagajo pomen živali v tako imenovanem zelenem socialnem delu in socialnem delu ob 

naravnih nesrečah. Če si namreč socialno delo želi biti (ali postati) intersekcionalno in 

vključujoče mora biti vključujoče do vseh živalskih vrst, ne zgolj do človeških živali. Kot 

zapišejo:  



133 

 

Prišel je čas, da zeleno socialno delo vključi (druge) živali, izjemne možnosti za 

zavezništva na tem področju pa so v živalih samih. Številni ljudje si kljub razlikam 

delimo skrb za živali, če ne celo ljubezen do njih, in mnogi med nami, ki se ukvarjamo 

s socialnim delom, smo ali bi bili motivirani za prakso, ki bi vključevala živali. (Fraser, 

Taylor in Riggs, 2021, str. 1750) 

Kot je zapisal že Ryan (2014, str. xxi) in kot sem poskušal prikazati v tem poglavju, je socialno 

delo počasi začelo priznavati, da ne more več omejiti konceptualnega okvira oseba-v-okolju na 

socialnega in pri tem izključiti t. i. naravnega dela sveta. Potrebno je priznati »da ljudje niso 

edina čuteča bitja, ki živijo v socialnem in naravnem svetu« (prav tam). 

 

vsi ti naši 

ljubljenčki82 

štirinožčki brez povodca 

se učijo plavati 

    naš ne mara vode 

 

in breguljke 

ki vas je odnesla Sava83 

vam se klanjam 

    vas nisem spoznal 

 

za vse ostale pa: 

    dajte živali  

    v suh prostor 

    stran od deroče vode 

    stoječo pa le zagotovite 

    in krmo84 

        da bodo enkrat lahko 

        postale meso  

 
82 (Ta. L., 2023) 
83 (M.S., 2023) 
84 (Vlada Republike Slovenije, 2023) 



134 

 

    v primeru pogina pokliči: 

    veterinarsko-higiensko službo 

 

naravne nesreče 

ne ločujejo  

med človekom 

in živaljo85  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
85 (Fraser, Taylor in Riggs, 2021, str. 1) 



135 

 

6. Trenutek srečanja z mačkom 
 

V začetku novembra 202386 se je v okolici Ljubljane izgubila dvanajst let stara psička, mešanka, 

črne barve z belim prsnim košem, belimi tačkami, dolgimi ušesi. Prijazna in družabna psička. 

Tudi čipirana in cepljena. Psička se je izgubila po tem, ko je njena človeška spremljevalka 

doživela nasilje s strani bivšega partnerja. Policija je bila obveščena o nasilju in žensko so 

odpeljali v bolnišnico. O psički, ki je skupaj z nasilnežem izginila, je ženska obvestila policiste, 

vendar so rekli, da je verjetno z njim in da bo z njo vse v redu. Prijatelj pripovedovalke je šel 

preverit, kje je psička, vendar ne nje, ne nasilneža, ni našel. Njen bivši partner je med vsem tem 

celo rekel, da bo psičko »zaklal«. Zgodba se zaključi vsaj približno na pozitivni noti, saj je 

psička bila najdena in je bila na varnem, medtem ko je preživela bila v bolnišnici.  

Nasilje nad ženskami je pereč problem tako globalno kot v Sloveniji. Leta 2023 je po poročanju 

Krivec (2024) bilo po svetu ubitih 85.000 žensk, od tega več kot polovica pod rokami partnerja 

ali drugega družinskega člana. V Sloveniji je v letu 2023 umrlo pet žensk, ki jih je partner, sin 

ali brat napadel bodisi s sekiro, pištolo bodisi z golimi rokami. Prav tako Krivec (prav tam) 

zapiše, da je nekaj manj kot četrtina Slovenk že doživela fizično ali spolno nasilje.  

Če torej zanemarimo pomembnost živali v socialnem delu ali le-to pri so-delovanju z 

uporabnicami_ki spregledamo, nam med drugim umanjka razumevanje prepletenosti nasilja v 

družini in nasilja do in povezano z živalmi ter medvrstna (ang. interspecies) brezdomnost, ki se 

ob vsem tem pojavlja. 

Hoy Gerlach in Wehman (2017, str. 98) namreč izpostavljata, da je lahko nasilje do živali 

spremljevalke indikator drugih oblik zlorabe v družinskem okolju. Prav tako so tudi živali same 

deležne družinskega nasilja, bodisi z namerno izolacijo, odrekanjem hrane, zapuščanjem in 

ubijanjem s strani njihovih lastnic_kov (Fraser in Taylor, 2021, str. 166). Kim in Newton (2014, 

str. 51) navajata več študij s fokusom na zavetiščih za žrtve nasilja, ki govorijo o tem, da obstaja 

povezava in soobstoj človeške in živalske zlorabe, saj veliko preživelih nasilja poroča tudi o 

nasilju, ki so ga bile deležne njihove živali, pri čemer lahko npr. gre za to, da so živali bile 

izrabljene kot orodje za kontrolo, škodovanje in manipulacijo žensk. Ker pa večina zavetišč ne 

nudi namestitve tudi za živali, le-te pogosto ostanejo pri zlorabljajoči osebi, kar lahko privede 

 
86 Primer izhaja iz objave na Facebooku v skupini, ki je namenjena iskanjem izgubljenih živali. Celoten primer je 

bil preoblikovan v opisno zgodbo, kjer so bili določeni podatki spremenjeni, da bi se zagotovila čim večja 

anonimnost osebe, ki je zgodbo delila na družbenem omrežju. Zgodba je čez nekaj dni iz skupine sicer bila 

odstranjena. 



136 

 

tudi do tega, da grejo ženske nazaj v zlorabljajoče okolje, da bi preverile varnost živali (Kim in 

Newton, 2014, str. 51–52). Podobno se dogaja v zavetiščih za brezdomne osebe, ki prav tako 

večinoma ne dovolijo živali, kar povzroča, da brezdomne osebe raje ostanejo brezdomne 

oziroma so k temu primorane zaradi svoje povezanosti z živaljo, s katero sobivajo (prav tam, 

str. 54).  

Nekatere_i celo trdijo, da sta nasilje nad ženskami, ki ga spodbuja patriarhalna ureditev družbe 

in nasilje nad živalmi, ki ga dovoljuje antropocentrizem medsebojno povezana. Sociologinja, 

Erika Cudworth (2011), ki se je ukvarjala s tovrstno intersekcijo, je to poimenovala kot 

antroparhija (ang. anthroparchy). Za socialno delo, ki bi si želelo biti odgovor-na stroka, bi 

tako bilo pomembno, da prepoznava tovrstno povezanost in vključuje vprašanja o živali v 

razgovorih z ženskami in njihovimi otroki, ki so preživeli nasilje, hkrati pa se zavzema za 

možnosti namestitve oseb v zavetišča skupaj z živalmi (Laing, 2021).  

Če nismo pozorne_i na sobivanje živali in ljudi pa nam lahko v socialnem delu nerazvidno 

ostane še vsaj prepoznavanje in ravnanje z žalovanjem zaradi izgube ali smrti živali 

spremljevalke. Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 111) priporočata, da se socialne_i 

delavke_ci, ki so-delujejo z uporabnico_kom, ki je doživel_a izgubo živali spremljevalke, 

pozorno odzovejo na tovrstno izgubo, saj so take izgube lahko podobne ali različne od izgube 

sočloveka, povzročajo pa lahko težke travmatske izkušnje. Sama teža žalovanja naj bi bila 

odvisna od tega, kako so doživljali odnose do živali, moči navezanosti, dolžine odnosa, vzroka 

smrti in doživljanja izgube dnevnih interakcij (prav tam, str. 112). Obstaja sicer več različnih 

mnenj o tem, kako se tovrstno žalovanje dojema v primerjavi z žalovanjem po bližnji osebi – v 

nekaterih primerih razlik ni, spet drugi, živalim ne pripisujejo enakega statusa kot soljudem. 

Zato je potrebem individualiziran pristop do uporabnic_kov, ki izhaja iz njih in njihovih 

doživljanj.  Avtorici_ja (prav tam, str. 124) pa vseeno kot pomembno poudarita, da socialne_i 

delavke_ci naj validirajo izkušnjo izgube živali spremljevalke ter preverijo potrebe 

uporabnice_ka, da bi jo_ga morebiti usmerile_i na ustrezno svetovanje, usmerjeno v žalovanje 

ali da bi skupaj raziskale_i možnosti podpornih skupin.  

V kontekstu zelenega socialnega dela so prav tako večkrat omenjene t. i. okoljske migracije, ki 

nastajajo zaradi klimatskih sprememb, ki disproporcionalno vplivajo na revnejše in okoljsko 

bolj opustošene predele in prebivalstvo (Dominelli, 2012). Okoljske migracije bodo v prihodnje 

vsekakor pomemben del socialnega dela in bodo od 'nas' zahtevale nek konkreten odziv in 

odgovor-nost. Niso pa zgolj ljudje tisti, ki so/bodo del okoljskih migracij. Kot zapišejo 



137 

 

Protopova, Ly, Eagan in Brown (2021, str. 169), živali spremljevalke, sopotnice potujejo tja, 

kamor potujejo ljudje, zato lahko domnevamo, da se bo tudi večji delež živali spremljevalk ob 

morebitnih okoljskih migracijah selil s svojimi lastnicami_ki, pri čemer se že odpira vprašanje 

dolgih potovanj kot stresnega dejavnika za živali. Nadalje na primer uvožene in prepeljane 

živali lahko prinesejo tudi »eksotične« zoonotične bolezni, ki v ciljnih skupnostih niso 

endemične (prav tam, str. 169). Avtorice_ji glede na pregled literature tako zagovarjajo pomen 

oblikovanja načrtov za blažitev in večplastnega prilagajanja v okviru migracij, izpostavljajo pa 

pomen pravičnosti, trajnosti, spoštovanja zdravja in dobrega počutja tako živali kot za ljudi 

(prav tam, str. 176). V kontekstu ZDA Kim in Castillo (2024, str. 781) kot primer dobre prakse 

navajata projekt »Moj pes je moj dom« (ang. My Dog Is My Home), ki deluje na področju 

povečevanja dostopnosti zavetišč in prebivališč za ljudi, ki izkušajo brezdomnost z živalmi, 

vključno s kontekstom »selitev zaradi podnebnih sprememb«. Projekt je bil ustanovljen na 

podlagi prepričanja, da so tudi živali člani naših družin, ter si zato prizadeva odpraviti »kritično 

vrzel v storitvah za posameznike, ki se soočajo z brezdomstvom skupaj s svojimi hišnimi 

ljubljenčki«. Znotraj projekta tako poskušajo zagotoviti vire za podporo ponudnikom zasilnih 

in stalnih podpornih stanovanj ter se zavzemajo za sprejem politik, ki vključujejo »hišne 

ljubljenčke« in omogočajo skupno bivanje ljudi in njim dragocenih živali, ter si s tem prizadeva 

»ustvariti podporni ekosistem, ki priznava pomen ohranjanja teh vezi med ljudmi in živalmi v 

času okoljskih kriz« (prav tam, str. 781). 

Kot zapišeta (prav tam, str. 785):  

Ko se soočamo z zapletenostjo podnebnih kriz in njihovim vplivom na razseljevanje, si 

prizadevajmo za rešitve, ki temeljijo na empatiji, spodbujajmo sodelovanje med sektorji 

in dajmo prednost ohranjanju teh bistvenih odnosov med ljudmi in živalmi. S 

priznavanjem in podpiranjem edinstvenih potreb posameznic_kov in njihovih živalskih 

spremljevalk bomo na koncu oblikovale_i bolj sočuten in vključujoč okvir v okviru 

socialnega dela in odzivanja na izredne razmere ter zagotovile_i dostojanstvo in dobro 

počutje vseh posameznic_kov in njihovih živalskih partneric_jev. (str. 785) 

To nas pripelje do tako imenovanega »socialnega dela z živalmi«, ki ga razdelujem v 

nadaljevanju. Še prej pa k pisanju dodatno vabim vso mijavkanje, praskanje in skakanje po 

glavi, ki me spremlja že od začetka pisanja magistrskega dela. Kot v večini tega dela je namreč 

veliko vlogo pri razmišljanju-branju-pisanju tega poglavja imel maček po imenu Bleki, 

posvojen iz zavetišča nekaj mesecev preden sem »naletel« na zgoraj orisan primer. Internetni 



138 

 

algoritem je sigurno del zgodbe, srečanja, tako z Blekijem (in internetno povezavo do 

ljubljanskega zavetišča) kot z zgornjim primerom. Toliko »spremljevalk_cev v pisanju in 

razmišljanju« (Haraway, 2016a, str. 62) in četudi sem se skozi pisanje odzival na mnogo 

spremljevalk_cev, duhov, živali, papirjev, črk in besed, upov in skrbi, je en izmed 

pomembnejših sigurno Bleki.  

6. 3. 2024: Na vrhu stopnišča 

Slika 7: Na vrhu stopnišča 

 

 

več kot samo to 

kar se vidi skozi očala 

morda bo kalejdoskop pokazal boljši približek viziji 

ko roko vodi drugo telo 

ki stoji sklonjeno  

in se srečuje s črnim kožuhom 

 



139 

 

takrat koreografija preplavi tla 

ki vodijo in mene 

in njega 

 

in ko misel se porodi 

ves ples zbledi 

in dobi ime 

 

a nežna vibracija ostane 

zdaj v tebi 

zdaj v meni 

 

socialno delo z ne-človeškimi živalmi 

 

V zadnjih letih se pojavljajo oblike socialnega dela, ki v svoje delovanje vključujejo ne-

človeške živali87 (Hoy-Gerlach in Wehman, 2017; Compitus, 2021), kar sigurno problematizira 

pojem socialnega kot izključno človeškega. Ob tovrstnem zavezništvu socialnih delavk_cev in 

živali različne avtorice_ji govorijo o pozitivnih, dobrodejnih učinkih (pogosto zgolj) na človeka 

ter o razpiranju možnosti socialno-delavske prakse, ki le-to razume. V nadaljevanju se za 

trenutek osredotočam na razmišljanje o človeško-živalski vezi (ang. human-animal bond) in 

človeško-živalski interakciji (ang. human-animal interaction) in kako je le-ta že raziskana in 

udejanjena (tudi) znotraj stroke socialnega dela88.  

Človeško-živalske interakcije v okviru socialnega dela Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 12) 

delita na: človeško-živalske interakcije z živalmi, za katere se smatra, da so terapevtske, vendar 

med živaljo in osebo ni dlje trajajočega odnosa, poimenovane tudi kot intervencije s pomočjo 

 
87 V duhu prepoznavanja dihotomije med ljudmi in živalmi kot zmotne, saj so tudi ljudje sesalci (Hoy-Gerlach in 

Wehman, 2017, str. 21), za poimenovanje ljudi in živali v tem poglavju večkrat uporabim tudi besedno zvezo ne-

človeške in človeške živali, s čimer poskušam poudariti vizijo o manj hierarhičnem dojemanju vezi med človekom-

živaljo, bom pa uporabljal tudi besede ljudje, človek in živali, žival, zgolj zaradi lažje berljivosti. 
88 Dele tega poglavja, ki se navezujejo na t. i. človeško-živalske interakcije v okviru socialnega dela, sem zapisal 

že v letu 2023 kot del seminarske naloge pri predmetu Etične dileme v mednarodni perspektivi. Tam sem med 

večinoma črpal iz primerov iz tujine, naredil pa sem tudi krajši pregled slovenske literature znotraj socialnega dela, 

ki govori o so-delovanju z ne-človeškimi živalmi preko pregleda diplomskih in magistrskih naloge študentk_ov 

socialnega dela, saj sem v strokovnih in znanstvenih člankih konkretno vezanih na socialno delo našel zgolj enega: 

Novak in Sudec (2015, ki govori o (pozitivnemu) vplivu živali na kakovost življenja starih ljudi), v reviji Socialni 

izziv pa je podobno zapisala tudi Barbara Milavec (2024). 



140 

 

živali (ang. animal-assisted intervention) in interakcije, kjer se vzpostavi dlje trajajoča vez 

(bodisi zaradi sobivanja ali dolgotrajnih formalnih terapevtskih interakcij), poimenovane kot 

človeško-živalska vez. Človeško-živalsko vez Compitus (2021, str. 2) definira po opisu 

Ameriškega veterinarskega zdravniškega združenja (ang. American Veterinary Medical 

Association) kot vzajemno koristen in dinamičen odnos med ljudmi in živalmi, na katerega 

vpliva vedenje, bistveno za zdravje in blagostanje obeh in med drugim vključuje čustvene, 

psihološke in fizične interakcije med ljudmi, živalmi in okoljem. Nadalje avtorica razlikuje med 

terapijo s pomočjo živali (ang. animal-assisted therapy), ki opiše integracijo živali v direktno 

klinično prakso in intervencijami s pomočjo živali (ang. animal-assisted interventions), s čimer 

opiše integracijo živali v aktivnosti, ki niso nujno klinične narave ali udejanjene s strani 

psihoterapevtk_ov, ampak imajo vseeno terapevtske učinke na udeleženke_ce. 

od biopsihosocialnosti do etike 

 

Compitus (2021) in Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 34-48) pri raziskovanju človeško-

živalske vezi in interakcij zagovarjajo biopsihosocialni okvir, saj prepoznavajo, da ne obstaja 

zgolj en faktor, ki bi lahko sam po sebi razložil terapevtske učinke tovrstnih vezi (Compitus, 

2021, str. 15). Avtorice_ji navajajo preglede različnih študij in terapevtske učinke (večinoma 

na ljudi) razdelijo na biološke, psihološke in socialne, ki pa jih moramo razumeti kot prepletene.  

Compitus (2021, str. 15-16) kot biološke učinke vezi, ki nastanejo na podlagi živalske družbe 

(ang. animal companionship), navaja dobrodejne učinke na krvni tlak, bolezni srca in ožilja, 

diabetes, kar je lahko povezano tudi s povišano telesno aktivnostjo skrbnikov živali, ki 

potrebujejo daljše sprehode. V družbi živali obstaja še možnost hitrejšega okrevanja po 

operacijah, zmanjšanega stresa v telesu in dobrodejnega vpliva na nivo oksitocina (hormona, ki 

med drugim pomaga ljudem vzpostavljati čustvene povezave) (Compitus, 2021, str. 15–16, 

Hoy-Gerlach in Wehman, 2017, str. 38–42).  

Socialne učinke vezi Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 42) delita na direktne (pozitivni izidi, 

ki nastanejo neposredno skozi interakcijo ali odnos z živalsko spremljevalko (ang. companion 

animal)) in indirektne (povečanje pozitivnih prosocialnih medosebnih interakcij osebe kot 

rezultat tega, da so družne živali denimo tema skupnega interesa). Obstajajo tako npr. povezave 

med povečanjem dojete družbene podpore in zmanjšanja občutka samote in izolacije na podlagi 

odnosa z živaljo in zaradi socialnih interakcij, ki so sprožene posredno, torej povečanje 

interakcij z drugimi ljudmi (Hoy-Gerlach in Wehman, 2017, str. 42, Compitus, 2021, str. 20–



141 

 

23). Poudarjen pa je tudi dobrodejni vpliv živali na starejše ljudi (glej tudi Novak in Sudec, 

2015 in Milavec, 2024). 

V zvezi s psihološkimi učinki vezi Compitus (2021, str. 17–20) navaja študije, ki govorijo o 

tem, da živali lahko postanejo varna baza pri vzpostavljanju navezanosti na druge, saj velikokrat 

zagotavljajo čustveno varnost ter imajo dobrodejne učinke pri spoprijemanju z izgubo. Hoy-

Gerlach in Wehman (2017, str. 44–46) pa dodajata še občutek sproščenosti, recipročne afekcije, 

povezanosti, čustvene stabilnosti, odgovornosti, ki se lahko pojavijo pri ljudeh v interakciji z 

živalmi. Kot zapišeta Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 47) je prepoznavanje 

biopsihosocialnih učinkov vezi med živaljo in človekom pomembno, da bi socialno delo sledilo 

svojemu cilju prepoznavanja potencialnih virov moči svojih uporabnic_kov. Podobno tudi 

Wenocur, Cabral in Karlovits (2018, str. 65–66) zapišejo, da je za socialne delavke_ce 

pomembno, da se zavedajo pomembnosti odnosov, ki jih imajo uporabnice_ki z živalmi, da 

prepoznajo njihov potencialno pomemben vpliv na uporabnice_ke ter nudijo podporo 

uporabnicam_kom, ki bi si želele_i imeti koristi od družbe z ne-človeškimi živalmi.  

Ti uvidi so zagotovo koristni in lahko služijo kot povabilo za socialne delavke_ce, da začnejo 

razmišljati o tovrstnih praksah. Kot sem začrtal že v uvodu tega poglavja postane marsikatero 

nasilje, dimenzija uporabniškega sistema razvidna, če zgolj prepoznavamo pomen živali v 

praksi socialnega dela. Poleg t. i. biopsihosocialnih učinkov, ki jo imajo živali lahko na človeka 

in ki v socialno-delavski praksi lahko služijo kot vir (moči) uporabnic_kov, obstaja tudi več 

različnih človeško-živalskih interakcij, ki lahko omogočajo uporabnico_ka pri navigiranju v 

skozi življenjski svet. Gre za asistenco ali intervencije s pomočjo živali, ki jih Hoy-Gerlach in 

Wehman (2017, str. 128) razdelita na naturalistično ali pasivno asistenco (ki že vključuje vezi 

in različne učinke, o katerih sem že pisal) in aktivno ali v nalogo usmerjeno asistenco. Pri slednji 

gre za naloge, ki jih živali aktivno izvajajo in so namenjene zmanjševanju različnih simptomov 

ali oviranosti povezanih s hendikepom posameznice_ka (prav tam). Formalizirane vloge, ki jih 

živali ob tem zavzamejo so naslednje: žival, usmerjena v storitev (ang. service animal), 

terapevtska žival, žival obiskovalka, podporna žival (ang. support animal) (Parneti, Foreman, 

Meade in Wirth, 2013, str. 7-13).  

Nadalje, za živali usmerjene v storitve, Parneti, Foreman, Meade in Wirth (2013) navajajo 

kategorizacijo glede na specifično storitev oz. funkcijo, ki jo imajo za uporabnico_ka, npr. pes 

vodnik (ang. seeing-eye dog), slušni pes (ang. hearing dog), pes za opozarjanje na napade (ang. 

seizure-alert dog), in pes za psihiatrične storitve (ang. psychiatric service dog). Psa na primer 



142 

 

je mogoče naučiti, da posameznico_ka s slušno oviranostjo opozori na hišni zvonec, zvonjenje 

telefona, da osebi z okvaro vida pomaga varno čez cesto, prav tako pa glede na posebno 

treniranje živali lahko postanejo podpora osebam z raznolikimi psihiatrično pripisanimi 

motnjami, kot so panična motnja, shizofrenija, alzheimerjeva bolezen, PTSD (prav tam, str. 8). 

V Sloveniji so na primer po 22. c členu Zakona o izenačevanju možnosti [ljudi z ovirami] (2010) 

osebe s težko ali najtežjo gibalno oviranostjo ali osebe, ki imajo posebne psihofizične lastnosti 

ter primerne bivalne pogoje, upravičene do psa pomočnika. 

Kot povesta Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 149), je torej človeško blagostanje lahko 

izboljšano skozi različne človeško-živalske interakcije ter na podlagi različnih nalog, ki jih 

imajo specifične usposobljene živali, zato je za socialne delavke_ce ključno, da poznajo in 

razumejo pomen teh interakcij, saj bodo tako lahko podpirale_i uporabnice_ke pri dostopu do 

teh živali, kot tudi zagotavljale_i maksimalno korist tovrstne interakcije.  

Še eno izmed pomembnih aspektov, ki se nam razpre ob upoštevanju človeško-živalske bližine, 

pa je lahko tudi povezava med spiritualnostjo in človeško-živalsko vezjo (Hanrahan, 2011, 

Faver, 2009, Legge in Robinson, 2017). Faver (2009, str. 364) spiritualnost v navezavi na 

človeško-živalske odnose definira kot »proces zavzetja našega pravičnega mesta v mreži 

življenja«, pri čemer pravično mesto pomeni življenje v harmoniji z naravnim okoljem in 

izkazovanje spoštovanja, sočutja in prijaznosti do Zemlje in vseh živali, človeških in ne-

človeških. Ob tem izpostavlja pomen razumevanja spiritualnih dimenzij za socialne 

delavke_ce, saj živali številnim ljudem predstavljajo vire duhovnega vodenja, zdravljenja in 

tovarištva, hkrati pa tako socialne delavke_ce, kot uporabnice_ke odnosi z živalmi lahko 

naučijo pomembnih lekcij, ki lahko služijo za profesionalni in spiritualni razvoj, saj lahko 

vodijo do spoznanja o prepletenosti vsega življenja in pomena življenja v dobrih odnosih z 

drugimi (Faver, 2009, str. 365–366). Prav tako Faver (2009, str. 367) govori o tem, da lahko 

posebne vezi z živaljo pripomorejo k zdravljenju čustvene bolečine (zaradi zlorabe) ter omenja 

različne spiritualne prakse, ki jih lahko socialne_i delavke_ci podelijo ali so-izvajajo z 

uporabnicami_ki, kot so npr. meditacija (skupaj z ne-človeško živaljo ali z vizualizacijo le-te), 

molitve in afirmacije za blaginjo živali, Zemlje, celostna prisotnost z živaljo in poglobitev v 

njeno izkustvo sveta v največji možni meri (prav tam, str. 372). Ob vključevanju tovrstnih 

spiritualnosti v prakso socialnega dela pa Legge in Robinson (2017) svarita pred apropriacijo 

Staroselskih znanj in spiritualnosti. Pomembno je namreč, da se zavedamo, da veliko 

razumevanja spiritualnosti na Zahodu izhaja iz staroselskih znanj in pogledov na svet (Legge 

in Robinson, 2017, str. 14), ki so bile skozi nasilne procese kolonizacije v veliki meri uničeni. 



143 

 

S Staroselskimi znanji in nazori razmišljam v naslednjem poglavju Trenutek srečanja z 

manjkajočimi časi. V nadaljevanju pa prikazujem kratki pregled raziskovanja socialnega dela z 

živalmi v Sloveniji.  

Da bi namreč dobil boljšo sliko o tem, kaj se v Sloveniji na področju socialnega dela, ki 

vključuje živali, že raziskuje, sem najprej poskušal poiskati znanstvene članke na to temo, 

vendar mi je uspelo najti zgolj en pregledni znanstveni članek v reviji Socialno delo, kjer sta 

avtorici govorili o vplivih živali na kakovost življenja starejših ljudi (v institucionalnem 

okvirju) (Novak in Sudec, 2015). Nato sem na spletnem mestu egradiva.fsd.uni-lj.si preko 

ključne besede »žival*« poiskal vse na spletu prosto dostopne diplomske in magistrske naloge, 

ki se v osrednjem delu raziskovanja na kakršenkoli način osredotočajo na živali (v povezavi s 

socialnim delom).  

Vseh raziskovalnih del je dne 15. 8. 202389 bilo 27, od tega jih 7 ni bilo prosto dostopnih iz 

domačega računalnika. Nadalje sem na hitro pregledal 20 preostalih del, pri čemer sem se 

osredotočil večinoma na povzetke, da bi ugotovil o čem konkretno je tema, nato pa izvedel hitro 

iskanje po ključnih terminih, kot so etika, etičn*, tveganj*, vpliv (pri čemer sem bil pozoren na 

besedne zveze kot so vpliv na živali) ter na hitro pregledal celotno nalogo s fokusom na naslove 

in podnaslove, da bi pogledal ali raziskovalno delo vključuje etično dimenzijo (torej, da 

konkretno definira etične vidike sodelovanja z živalmi) socialnega dela z živalmi. Etični vidik 

je namreč ključen za izgradnjo post-antropocentričnega socialnega dela oz. socialnega dela 

onkraj človeških odnosov (ki pa ne zapostavi človeka, ampak ga decentralizira).  

Na podlagi hitrega pregleda del sem tako prišel do naslednjih ugotovitev: vsa do sedaj napisana 

dela in izvedene raziskave se dotikajo zgolj področja terapije ali aktivnosti s pomočjo živali, ali 

pa se osredotočajo na vpliv živali, ki ga te imajo na uporabnice_ke v insititucionalnem prostoru 

(npr. v domovih za starejše). Tovrstne teme raziskovanja bi lahko poimenoval kot raziskovanje 

vpliva ne-človeške živali na človeško žival.  

Prav tako večina raziskav (13 od 20 pregledanih) ne reflektira o etiki vključevanja živali v 

socialnodelavske intervencije (in kaj to pomeni za same živali), pri ostalih pa se tovrstna 

refleksija večinoma pojavlja v teoretičnem delu ob navajanju avtoric_jev, ki opozarjajo na 

etični vidik uporabe živali v terapevtskih in drugih intervencijah. Izjemoma določene_i 

raziskovalke_ci tudi same_i reflektirajo o vplivu aktivnostih na živali. Jurič (2020, str. 8–9) 

 
89 torej takrat, ko sem zbiral podatke za namen seminarske naloge – datum ohranjam, saj do začetka leta 2025 

situacija ni spremenjena 



144 

 

npr. poudarja pomen dobrobiti konjev, ki ga ne razume kot »le sredstvo in pripomoček,« ampak 

kot »enakopravn[ega] sodelav[ca]«, pri čemer izpostavlja, da je, tako kot pri ostalih 

sodelavkah_cih, tudi s konji pomemben odnos, ki temelji na ljubezni, zaupanju in spoštovanju. 

Podobno Likar (2017, str. 13) zagovarja, da je na žival treba gledati kot pomočnika strokovne 

osebe in enakovrednega člana skupine delovnega procesa z uporabnico_kom, Prapertnik (2016, 

str. 36) zagovarja empatijo do živali, uporabljene v terapiji, Čadež (2012, str. 25–26), ki piše o 

potencialnih učinkih terapije z delfini, pa problematizira tudi sam lov na delfine ter njihovo 

ujetništvo. Podrobnejša analiza bi verjetno pokazala še dodatne etične dimenzije, ki so ostale 

prikrite v samem besedilu in ki so (ali niso) bile naslovljene, prav tako bi ob podrobnejši analizi 

bilo bolj jasno kakšno težo dejansko raziskovalke_ci namenjajo tovrstnim vprašanjem. Nam pa 

že vsa ta dela dodatno odpirajo, nam omogočajo prostor, da postajamo odgovor-ne_i v srečanju 

z živalmi, in nas morda z dodatnim raz-mislekom lahko celo usmerjajo proti post-

antropocentrični etični naravnanosti. 

Čeprav etični kodeksi v socialnem delu trenutno eksplicitno še ne omenjajo odnosov med 

človekom in ne-človeškimi živalmi, so temeljne vrednote (v etičnem kodeksu Nacionalnega 

združenja socialnih delavk_cev, NASW v ZDA) (zagotavljanja) storitev, socialne pravičnosti, 

pomena (človeških) odnosov, dostojanstva, vrednosti in integritete (oseb) ter kompetentnosti, 

lahko interpretirane na način, da vključujejo tako vezi človeka do živali spremljevalk kot tudi 

razne intervencije, kjer socialne delavke_ci so-delujejo z živalmi (Wenocur, Cabral in 

Karlovits, 2018, str. 66). 

Glede na to, da je, kot zapišeta Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 14), ki se obračata na etični 

kodeks NASW, primarna naloga socialnega dela izboljšati človekovo blagostanje, lahko 

povečevanje pozitivnih potencialov odnosov med živalmi in ljudmi razumemo kot pomembno 

vlogo socialnega dela. Prav tako se avtorici_ja obračata na del etičnega kodeksa, ki govori o 

razumevanju in spodbujanju pogojev za spoštovanje družbene raznolikosti (prav tam). Le-to 

lahko razumemo tudi kot inkluzivnost do raznolikih etničnosti, življenjskih stilov, religij, 

jezikov, preferenc in ker človeško-živalske vezi, vključno s pomenom, ki jim ga ljudje 

pripisujejo. Ti namreč lahko predstavljajo pomembne pozitivne (ali negativne) aspekte 

uporabničinih_kovih življenjskih stilov in družbenih izkušenj (prav tam). Vključevanje 

tovrstnih vezi tako lahko razumemo kot način sledenja spoštovanju in spodbujanju družbene 

raznolikosti. Podobno bi morda lahko razumele_i tudi del Kodeksa etike socialnih delavk in 

delavcev v Sloveniji, ki govori o zavzemanju socialnih delavk_cev za vzpostavljanje 

življenjskih razmer, ki omogočajo vsem ljudem dostojno življenje in ohranjanje osebnega 



145 

 

dostojanstva (Društvo socialnih delavk in delavcev Slovenije, 2021, str. 2) ter spoštovanje 

raznolikosti ljudi v družbi (prav tam, str. 3). Osebno dostojanstvo in vrednost kot vrednoto 

socialnega dela Wenocur, Cabral in Karlovits (2018, str. 72) povezujejo še s pozornostjo na 

raznolikosti posameznic_kov, s poudarkom na marginalizirane in izolirane posameznice_ke. 

Udejanjanje tega bi lahko pomenilo vključevanje različnih aktivnosti z živalmi v razne 

institucije, prav tako pa zavzemanje za spodbujanje zakonodaje in predpisov, ki bi omogočale 

in širile možnosti izvajanja terapij in intervencij s pomočjo živali (prav tam, str. 73).  

Prav tako pa živali lahko ljudem predstavljajo pomembne odnose, ki bodisi nadomeščajo 

odnose do drugih ljudi ali služijo kot komplementarni le-tem (Wenocur, Cabral in Karlovits, 

2018, str. 67), tako da bi vključevanje človeško-živalskih vezi pomenilo tudi udejanjanje 

socialnodelovske vrednote pomembnosti odnosov. Povezano s tem pa je tudi prepoznavanje, 

da odnosi ljudi do živali nimajo enakega pomena pri vseh kulturah in vrednota socialne 

pravičnosti med drugim socialne_i delavke_ce nagovarja, da so spoštljive_i do medkulturnih 

raznolikosti in jih hkrati tudi cenijo, kar pomeni tudi razumevanje tako človeško-živalskih 

odnosov v različnih kulturah s katerimi so-delujejo, kot tudi pomen skrbi in vlog, ki jih 

zavzemajo živali v različnih kontekstih (prav tam, str. 71-72). Legge in Robinson (2017, str. 5) 

na primer poudarjata pomen razumevanja povezanosti ljudi in drugih živali ter samega širšega 

okolja pri Staroselkah_cih na območju današnje Kanade.   

Socialno pravičnost, ki je pomemben del etike socialnega dela, pa lahko socialne_i delavke_ci 

udejanjajo še na ta način, da prepoznavajo širši družbeni kontekst, ki posameznicam_kom 

onemogoča sklepanje človeško-živalskih vezi (Wenocur, Cabral in Karlovits, 2018, str. 72) – 

kot na primer v primerih institucionalizacije, varnih hiš, zavetišč, ki ne dovolijo živali 

spremljevalk.  

Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 19) omenjata tudi pomen nadgrajevanja prakse socialnega 

dela z novimi znanji in spretnostmi, da bi še bolj ustrezno delovale_i v smeri izboljšanja 

blagostanja posameznic_kov, kar pomeni tudi znanje in spretnosti povezane z človeško-

živalskimi vezmi. Poleg tega pa, kot trdita, glede na obstoječe empirično in teoretično znanje o 

tovrstnem so-delovanju, lahko razumemo potencialno vključevanje (vsaj v določenih 

kontekstih) celo kot etično obvezo (prav tam, str. 21), saj imajo, ne glede na stališča socialnih 

delavk_cev o živalih samih, te v mnogih primerih zelo pomembno vlogo v življenju 

uporabnic_kov. Ta razmislek je vsekakor kompatibilen tudi s slovenskim kodeksom etike 

socialnih delavk_cev, ki prav tako nagovarja socialne_i delavke_ce, da pri svojem delu 



146 

 

uporabljajo tako znanje socialnega dela kot druga sredstva in načine (če niso v nasprotju s 

profesijo socialnega dela) in če koristijo uporabnicam_kom (Društvo socialnih delavk in 

delavcev Slovenije, 2021, str. 5), hkrati pa socialnim delavkam_cem nalaga, da se morajo pri 

svojem delu nenehno dodatno izobraževati, saj je »permanentno izobraževanje in 

izpopolnjevanje […] pogoj za profesionalnost« (prav tam, str. 5). Gre torej za upoštevanje 

socialnodelavske vrednote kompetentnosti, ki pa jo lahko razumemo v relaciji tudi do samih 

živali, ki jih vključujemo v različne prakse, na primer preko zagotavljanja varnosti za oboje; 

ljudi in živali (Wenocur, Cabral in Karlovits, 2018, str. 67).  

V povezavi z vrednoto integritete in zagotavljanja storitev Wenocur, Cabral in Karlovits (2018, 

str. 74) omenjajo še pomen pozornosti socialnih delavk_cev, da po eni strani upoštevajo tudi 

potrebe živali in zagotavljajo, da so živali, ki so vključene v različne intervencije, veterinarsko 

urejene, ter na drugi strani, da so same_i usposobljene_i za tovrstno so-delovanje. Kar se tiče 

vrednote zagotavljanja storitev pa to avtorice_ji povezujejo tudi s tem, da se človeško-živalske 

interakcije vključujejo v prakso zgolj, če je to v interesu uporabnice_ka in je za njo_ega tudi 

ustrezno.  

Kot pa je razvidno, sem se sedaj v veliki večini zgolj na pozitivne učinke človeško-živalskih 

vezi, ki jih imajo na blagostanje človeka. Če pa hočemo delovati etično (in še vedno vztrajati s 

težavo humanizma), pa je potreben še globlji razmislek, ki v obzir vzame tudi različno 

(potencialno) škodo, ki lahko nastane tako pri uporabnicah_kih, vključenih v človeško-živalske 

interakcije znotraj socialnega dela, kot tudi pri živalih. 

Hoy-Gerlach in Wehman (2017) razdelita tveganja človeško-živalskih interakcij na tveganja za 

ljudi in tveganja za živali. Fizična tveganja, ki se pojavijo ob tovrstnih interakcijah, so lahko 

povezana s travmo ali morebitnimi poškodbami, zoonozo (bolezni ali infekcije, ki so naravno 

prenosljive iz živali na ljudi) ter človeškimi reakcijami na živali, kot je alergija (prav tam, str. 

49). Čeprav morebitna medicinska oskrba potrebna ob takih situacijah ni v domeni socialnega 

dela, se lahko tem situacijam izognemo na način, da uporabnicam_kom zagotovimo potrebna 

izobraževalna gradiva za varne interakcije z določenimi družnimi živalmi (prav tam). Prav tako 

je za zmanjšanje teh tveganj potrebna rutinska veterinarska oskrba (prav tam, str. 50-51).  

Nadalje lahko pride tudi do sekundarne travme pri posameznicah_kih, ki nudijo oskrbo živalim, 

ki so preživele razno nasilje ter zlorabe (Hoy-Gerlach in Wehman, 2017, str. 54), pri živalih 

spremljevalkah pa lahko pride tudi do finančnih in legalnih tveganj – na primer, če poškoduje 



147 

 

drugo osebo, je za to lahko odgovoren_a skrbnik_ca (prav tam, str. 55), prav tako pa lahko 

živali poškodujejo razno pohištvo, lastnino, za kar je ponovno odgovoren_a skrbnik_ca.  

Tveganj, ki nastanejo pri skrbi za živali ali pri interakciji z njimi je vsekakor še več, naloga 

socialnega dela pa je ob tem, da uporabnicam_kom, ki bi si denimo želele_i imeti žival ali biti 

vključene v človeško-živalsko interakcijo, zagotovi vse potrebne informacije ter jih morebiti 

tudi napoti na posebno svetovanje, izobraževanje (Hoy-Gerlach in Wehman, 2017, str. 55).  

Tveganj ob človeško-živalskih interakcijah pa je veliko tudi za same živali, ki so vključene 

vanjo. V številnih primerih prihaja do zlorab (namernih škodnih dejanj) kot tudi zapostavljanja 

živali, do katerega pride bodisi zaradi manka znanja, bodisi interesa ali virov (Hoy-Gerlach in 

Wehman, 2017, str. 56). Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 58-59) trdita tudi, da ima 

socialna_en delavka_ec etično odgovornost za prijavo nasilja nad živalmi, čeprav le-ta ni 

omenjena v etičnih kodeksih. V teh primerih se etične odgovornosti lahko razširijo onkraj 

predpisov, ki že obstajajo, da se lahko zagotovi blagostanje širše družbe (prav tam). Socialne_i 

delavke_ci v slovenskem kontekstu glede na zakonodajo prav tako sicer nimajo dolžnosti 

prijave nasilja nad živalmi, kot bi jo imele_i, če bi šlo za nasilje nad drugo osebo, npr. znotraj 

družine (6. člen Zakona o preprečevanju nasilja v družini; Zakon o preprečevanju nasilja v 

družini, 2008), čeprav je morda ravno nasilje nad živalmi pokazatelj še drugih oblik zlorabe v 

družini (Hoy-Gerlach in Wehman, 2017, str. 98). Prav tako, kot sem že omenil, trenutni 

slovenski etični kodeks ne predvideva kakršnegakoli so-delovanja z živalmi.   

Ob tem Hoy-Gerlach in Wehman (2017, str. 60) trdita, da bi se žival v določenih primerih 

morala odstraniti iz okolja, da se zagotovi njena varnost, pri čemer pa to interakcijo razumeta 

kot zadnjo možnost; ko gre namreč za nenamerno zapostavljanje ali škodo, raje predlagata 

različna gradiva in izobraževanje, da bi se le-to zmanjšalo. Vztrajamo s težavami ... (Haraway, 

2016a v jazjazjaz 2045, brez strani) 

Poleg tveganja, ki nastanejo v interakcijah z živalmi spremljevalkami pa obstajajo tudi tveganja 

za živali znotraj različnih intervencij s pomočjo živali (Ng, Albright, Fine in Peralta, 2015). Ng, 

Albright, Fine in Peralta (2015, str. 357) opozarjajo, da v literaturi o intervencijah s pomočjo 

živali primankuje več informacij o vplivu takih intervencij na same (terapevtske) živali, saj je 

literatura večinoma usmerjena zgolj v učinke, ki jih te intervencije imajo (na človeka). Prav 

tako univerzalni standardi, ki bi zagotovili blagostanje in varnost živali ne obstajajo, saj se 

domneva, da bodo organizacije, ki se ukvarjajo s človeško-živalskimi interakcijami, same 

poskrbele za to (prav tam).  



148 

 

Blagostanje živali naj bi sicer pomenilo zagotavljanje pet osnovnih svoboščin (Farm Animal 

Walfare Comittee, 2009, v Ng, Albright, Fine in Peralta, 2015, str. 359), in sicer svobodo pred 

žejo, lakoto, podhranjenostjo, svobodo pred nelagodjem, svobodo pred bolečinami, 

poškodbami in boleznimi, svobodo pred strahom in stisko ter svobodo izražanja najbolj 

običajnega vedenja. Da bi odpravile_i fizična tveganja za živali, Ng, Albright, Fine in Peralta 

(prav tam) pri intervencijah (z na primer terapevtsko živaljo) predlagajo nadzor.  

Tveganja, ki jih avtorice_je (Ng, Albright, Fine in Peralta, 2015, str. 359–361) še dodatno 

izpostavljajo pri intervencijah z živalmi so različne okužbe, ki se prenesejo s človeka na žival 

(obrnjena zoonoza), tveganja, ki vodijo do nelagodja živali v različnih ustanovah, kjer so živali 

izpostavljene gručam ljudi, glasnim zvokom, vonjavam in nepredvidenim okoliščinam, stiske 

zaradi izčrpanosti od dela pri živali ter tveganje, da se živalim ne zagotavlja dovolj prostora in 

možnosti, da izražajo svoja običajna vedenja (npr. družba z drugimi živalmi). Vztrajanje s 

težavo ... V simbiozi. (jazjazjaz, 2040, brez strani) 

Ravno zaradi veliko tveganj, ki nastanejo na obeh straneh, tako pri živalih in pri ljudeh tako 

vključevanje človeško-živalskih interakcij v socialno delo zahteva veliko previdnosti, časa ter 

ustreznih kompetenc. Ker trenutno v Sloveniji še nimamo konkretnega izobraževanja za 

socialne delavke_ce za delo z živalmi (v kakršnemkoli smislu), bi tako bilo smiselno, da se 

socialne_i delavke_ci obrnejo (vsaj) na tuje gradivo in literaturo in morebitna izobraževanja v 

tujini. Prvi korak k odgovor-nosti? (jazjazjaz, 2030, brez strani) 

Če sem do sedaj zagovarjal, da je vključevanje živali v socialno delavsko prakso, ne samo 

blagodejno za posameznico_ka, ampak tudi etično (v določenih kontekstih bi celo lahko rekle_i, 

da potrebno), se mi odpira na videz preprosto vprašanje: če je etično, da živali vključujemo v 

socialno-delavsko prakso zaradi pozitivnih učinkov na posameznico_ka, ali ne bi bilo nujno, da 

smo etične_i do samih živali? Pri tem razmišljam širše od etičnega ravnanja znotraj 

socialnodelavskih ali drugih interakcij ali intervencij, ki že same imajo veliko etičnih vprašanj. 

Razmišljam o etičnosti do vseh ne-človeških živali, ne glede na njihovo koristnost znotraj 

določene stroke ali določenega konteksta. To vprašanje tako vodi v dodatne raz-misleke in 

trčile_i bomo tudi na obtožbo specizma in antropocentrizma. Vztrajajmo s težavo, postajajmo 

v trenutkih srečanja z mačko. 

 

 



149 

 

Ryan (2014, str. xvi) in Matsuoka in Sorenson (2013, str. 8) prepoznavajo, da se v zadnjih letih 

v literaturi socialnega dela veča vprašanje živali, le-to pa ostaja v veliki večini usmerjeno zgolj 

v instrumentalni ali funkcionalni pogled na živali, ali kot pove Peggs (2017, str. 97), so ne-

človeške živali v redkih primerih, ko so vključene v socialno delo, vključene na podlagi njihove 

koristnosti ali pa razmisleka o tem kako spodbujati izboljšave socialno delavskih storitev, če 

raziskujemo učinke ne-človeških živali na posameznico_ka in družine. Kaj to pomeni za naš 

odnos do živali v najširšem pomenu in ali je možno, da socialno delo na vprašanje živali pogleda 

iz vidika pravičnosti v okviru zaveze do zagotavljanja (socialne) pravičnosti? Duhovi 

modernizma nas strašijo! 

David B. Wolf (2000) je stroki socialnega dela predlagal, da vsaj razmisli o specizmu (ang. 

speciesism), diskriminaciji na podlagi vrste (ang. species) in reflektira, ali je različno ravnanje 

na podlagi vrste upravičeno. Specizem je termin, ki ga je leta 1970 skoval psiholog Richard 

Ryder in kasneje populariziral filozof Peter Singer za opis tistih, ki drugače obravnavajo čuteča 

in moralno enakovredna bitja samo na podlagi vrste, namesto, da bi jih enakovredno 

upoštevale_i (Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 68). Thomas Ryan (2011, str. 5) o socialnem 

delu pove tudi, da je antropocentrično, s tem, da ljudi konceptualizira kot drugačne po naravi, 

vrsti od vseh drugih živali. To pomeni, da se preprosto domneva, da so ljudje merilo za vse 

ostale stvari, kar ima za posledico neupoštevanje interesa živali, »uporabnik_ca [pa] je vedno 

in samo človeško bitje« (prav tam).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

Antropocentrična naravnanost v socialnem delu je povezana s širšim razumevanjem v 

Zahodnem svetu, kjer vztrajajo metafizične, filozofske in teološke tradicije, ki vidijo človeško 

vrsto kot edinstveno, dostojanstvo osebe pa zahteva preseganje živalskega in naravnega sveta 

(Ryan, 2011, str. 6). Še več; Bozalek in Pease (2021) trdita, da je socialno delo postavljeno v 

središče tako imenovanega liberalnega humanističnega projekta, ki gradi na individualističnem 

in Zahodnem konceptu 'moškega človeka' (ang. man), ki je tradicionalno reprezentiran kot bel, 

heteroseksualni, mlad, sposoben za delo ter se razlikuje od drugih, nižje rangiranih ljudi in 

živali ter narave. Gre za omejen okvir, ki zgodovinsko »univerzalnih« človekovih pravic ni 

podelil vsem ljudem na svetu, hkrati pa dovoljuje dominacijo in zatiranje tako med ljudmi kot 

do ne-človeških bitij (Bozalek in Pease, 2021). Hanrahan (2011, str. 283) prav tako opozarja, 

da je v centru Zahodnih civilizacijskih misij trud kako ukrotiti in kontrolirati »drugega«, kar je 

skozi zgodovino pomenilo zatiranje in izkoriščanje žensk, ne-belih ljudi, otrok, ne-človeških 

živali, narave in ostalega okolja.  

Sociologinja Erika Cudworth (2011, str. 14) zapiše, da je razlikovanje med človekom in živaljo 

družbeno konstituirana na način, ki reflektira človeške interese, dominacija nad »Drugimi« 

živalmi pa ni diskretna, ampak obstaja v okolju več sistemov družbene dominacije (Cudworth, 

2011, str. 56). Relacije moči in dominantne družbene, ekonomske in politične institucije v 

moderni družbi so bile konstituirane skozi družbene neenakosti, razreda, rase, spola in idej o 

naravi, kar je imelo posledice tudi v tem, da so določene kategorije ljudi postale naturalizirane, 

bližje naravi in s tem videne kot manj civilizirane, prav tako pa za ne-človeške živali to pomeni, 

da so videne in uporabljene kot sredstvo za zadovoljevanje človeških ciljev (prav tam, str. 59). 

Wolf (2000) omenja, da obstajajo povezave med našim odnosom do živali ter drugih ljudi ter 

da so lahko nasilna vedenja do živali indikatorji, da bo oseba nasilna do drugih ljudi (str. 89), 

prav tako intenzivno izkoriščanje in ubijanje živali za namene prehranjevanja predstavlja tako 

grožnjo za človeško zdravje (zaradi npr. različnih kemikalij in antibiotikov za spodbujanje hitre 

rasti živali, ki se s prehranjevanjem lahko vnesejo v človeško telo) ter ekološko grožnjo, ki 

ponovno vpliva na zdravje tako delavk_cev v različnih živalsko-industrijskih kompleksih kot 

na zdravje skupnosti, ki živi v bližini tovrstnih obratov ter hkrati tudi vpliva na klimatske 

spremembe (Matsuoka in Sorenson, 2013).  

Prepoznavanje povezanosti človeškega in živalskega nasilja ter vpliva izkoriščanja ene vrste na 

druge je lahko pomemben del razmisleka o antropocentrični naravnanosti ljudi. Se pa ob tem 

pojavi vprašanje ali bi na podlagi nasprotovanja izkoriščanja živali zgolj zaradi tega, ker le-to 



151 

 

lahko vpliva tudi na ljudi v resnici zgolj utrdili antropocentrizem. Preseganje antropocentrizma 

nas spodbuja k globljemu razmisleku o blagostanju živali in k prepoznavanju vrednosti živjenja 

živali samih po sebi ali kot pove Faver (2009, str. 370) prepoznavanju, spoštovanju in cenjenju 

»drugačnosti« ne-človeških živali, da bi razširili svoj pogled na svet in sočutje do vsega živega.  

Prepoznanje inherentne vrednosti živali razširi moralno in etično sfero socialnega dela ter 

prepozna naše so-obstajanje na zemlji, našo ontološko kontinuiteto in sorodstvo, iz česar 

izhajajo tako moralne kot etične posledice (Ryan, 2011, str. 151). 

 

Slika 8: Kako poteka branje-pisanje-razmišljanje z živalskim spremljevalcem 

Glede na dolgo zgodovino zagovorništva in dajanja moralne prioritete šibkim in ranljivim v 

človeški družbi v socialnem delu, Ryan (2011, str. 164) trdi, da je obvezno, da socialne_i 

delavke_ci spregovorijo, in dajo moralno prednost tudi živalim, ki so pogosto najbolj šibki in 

ranljivi člani naših skupnosti. Kot pove: »[…] ko bomo priznale_i, da so živali sestavni del 

moralne strukture, bomo uvidele_i, da imamo dolžnosti in obveznosti, ki presegajo meje naše 

vrste« (Ryan, 2011, str. 164). 

Ob tem Ryan (2011, str. 166–169) ponuja prenovljen etični kodeks, kjer namen socialnega dela 

postane, da se zavzema za vzdrževanje blaginje človeških in ne-človeških živali ter integriteto 



152 

 

S
l
i
k
a  
S
E
Q 
S
l
i
k
a 

Slika 9: Pusti magistrsko, pridi se igrat 

naravnega sveta, da pa bi doseglo svoj namen, pa mora (med drugim) ozaveščati o strukturnih 

in vrstnih neenakostih. Principi socialnega dela bi tako lahko postali spoštovanje dostojanstva 

in vrednosti človeških in ne-človeških posameznic_kov, socialna pravičnost in moralni obzir 

za vse ter služenje tako človeškosti, živalskosti kot naravnemu svetu. Glede na ta kodeks imajo 

vsi, človeški in ne-človeški posamezniki, inherentno vrednost in dostojanstvo ter se jih je 

dolžno spoštovati na podlagi moralne pravice do tega (Ryan, 2011, str. 166–169). Kaj to sploh 

še pomeni ne-človeška posameznic_ka ko smo zapleteni v tem življenju, zaplet nas naredi kaj 

kaj še sploh pomeni biti kaj če začenjamo počasi in hitro in hitro in počasi postajati v obe smeri 

in z vsemi virtualnimi izrazi ki vrejo v želji da se materializirajo v trenutku srečanja (tudi) z 

mačkom. 

 

od povezanosti vseh bitij do postajanj z (ne-človeškimi) živalmi  

 

včasih ne vem kaj čakam 

morda da muc poje hrano 

in se greva igrat 

morda na naslednjo besedo 

po navadi vsaj na oboje 

tačka se sreča z vodo 

skupaj postajata v difrakciji valov 

steklene posode 

    postane vode? že hitim, natočit svežo! 

   

in čakam  

medtem ko ne/premišljeno rabiva elektriko 

danes kupljenih žarnic 

morda on vidi v temi 

jaz zaenkrat bolj slabo 

skupaj pa postaneva v difrakciji  

haecceity 

yskj68čdkošpj jwimš oh ć  



153 

 

Podobno kot zgoraj omenjene_i Ryan (2014), Matsuoka in Sorenson (2013) in Peggs (2017), 

tudi Besthorn (2014, str. 10) prepoznava trend povečevanja razumevanja pomena živali za 

izboljšanje človeškega blagostanja kot pozitivnega, saj morda le-to lahko predstavlja ponovno 

odkrivanje človeške afinitete in medsebojne povezanosti z naravnim svetom. Kot zapiše (prav 

tam):  

Psi, mačke, konji, ribe, ptice, kunci, delfini in številne druge udomačene ali skoraj 

udomačene vrste sesalcev so pogosti udeleženci pri odkrivanju pomena živali za prakso 

socialnega dela in verjamem, da s tem prihaja tudi globlje spoštovanje njihovega 

prirojenega dostojanstva in vrednosti. 

Prav tako je Besthorn (prav tam) optimističen, da lahko s tovrstnim priznavanjem živali pride 

do širše kritične refleksije do globoko vdelanega antropocentrizma, ki je v veliki meri informiral 

filozofske in etične okvirje socialnega dela, kot tudi prakso samo. Kot zapiše (prav tam) »svet 

ni zgolj človeški [...] [pač pa] je svet vseh bitij – človeških in ne-človeških, v medsebojno 

povezanih in recipročnih interakcijah«. Hkrati je Besthorn (prav tam) previden ob pojavu praks 

s pomočjo živali, saj izpostavlja, da to lahko pomeni zgolj še eno iteracijo človeškega 

izkoriščanja za lastne namene »pa naj bo jezik, ki ga uporabljamo še tako plemenito 

terapevtski«. Kot izpostavlja je človeška vrsta vedno izkoriščala ne-človeške živali za svoje 

preživetje, kar pa se je s pojavom t. i. agroživilstva, tovarniškega gojenja živali in podobnih 

praks sodobnega Zahodnega industrijskega svetovnega nazora še poglobilo, saj je ta svetovni 

nazor »potrošniško usmerjeno družbo spodbudil k še bolj krutemu in izkoriščevalskemu 

ravnanju z živalmi v človekovo korist«. Tako Besthorn (prav tam), ne glede na novonastalo 

osredotočenost na terapevtsko korist živali, trdi, da se morda še vedno nismo oddaljile_i od 

stališča, da so sicer »živali nepogrešljive za človekovo preživetje, vendar so še vedno le malo 

več kot koristne, [in še vedno zgolj] neumne in potrošne živali (prav tam, str. 10-11).  

Besthorna (2014, str. 11) namreč skrbi, da bi se fokus socialnodelavske prakse ujel v tako 

imenovani domestikocentrizem (ang. domestico-centrism), ki je zgolj ponovitev 

antropocentrizma, do te mere, da ljudje »dajemo prednost izbranim vrstam pred drugimi zaradi 

njihove uporabnosti za nas in njihove domnevne podobnosti z nami«. Kot zapiše:  

To pomeni, da so igrivi mačkoni, prikupni psi in močni, a nežni konji sicer lahko 

pomembni za ozaveščanje s pomočjo živali, vendar jim je skupno tudi to, da so vsi tesno 

povezani s človekom in so v veliki meri udomačene vrste. To je morda v nekaterih 

primerih nujnost, vendar pomeni tudi zožitev naših pogledov na to, kaj šteje pri moralni 



154 

 

in terapevtski obravnavi nečloveških vrst. Bojim se, da žuželkam ne bo nič bolje, morda 

celo slabše, kot je bilo, preden smo ponovno odkrili terapevtski potencial živali. 

(Besthorn, 2014, str. 11)  

Za Besthorna (prav tam) odgovor leži v globoki ekologiji, ki »ponuja način revizije odnosov 

med človeškimi in ne-človeškimi bitji, ki upošteva globlje poistovetenje z vsemi bitji«. 

Besthorn in Canda (2002, str. 88) sta že pred časom zapisala, da je podobnost med globokimi 

ekologi in socialnimi delavkami_ci poudarjanje pomena spoznavanja drugih skozi empatijo, ki 

pa je v konvencionalnih oblikah socialnega dela omejena na človeška bitja. Avtorici_ja (prav 

tam) trdita, da nam globoka empatija omogoča, da začutimo globoko povezanost z drugimi bitji 

in jim izkažemo svoje sočutje. Globoka empatija namreč razširja občutek odnosa in občestva 

na vsa bitja in vse stvari, ne le na tiste »ki so pod človeškim nadzorom kot hišni ljubljenčki ali 

živina«.  

Z globoko ekološke perspektive je tako za Besthorna in Canda (2002, str. 88) pomembno, da 

socialne_i delavke_ci pri načrtovanju dejavnosti (z ne-človeškimi živalmi) zberejo informacije 

o potrebah, ciljih in možnih vplivih na vse akterje kar za njiju vključuje »poglobljeno 

spraševanje (predvsem funkcija zaznavanja in razmišljanja) in poglobljeno empatijo (predvsem 

funkcija čutenja in intuicije)« (prav tam). Podobno kot sem pisal že zgoraj, pa zapišeta, da ko 

se pri izvajanju ocenjevanja v socialnem delu ne zavedamo oz. zanemarimo vpliv narave na 

uporabnice_ke, se morda ne zavedamo, da je lahko tudi denimo depresija povezana z občutkom 

žalovanja zaradi smrti »hišnega ljubljenčka« ali celo s širšim občutkom odtujenosti od narave, 

spregleda pa se lahko tudi okoljsko nepravičnost, ki zadeva ljudi v skupnosti z nizkimi dohodki 

in npr. ljudi z drugo barvo kože (prav tam, str. 88-89).  

O globoko ekološki perspektivi sem na kratko zapisal že v poglavju Trenutek srečanja s 

poplavami, ko sem razmišljal o razvoju razumevanja človeka in narave v socialnem delu. Z 

globoko ekološke perspektive smo vsi ljudje in vsa bitja intrinzično vredna enakega spoštovanja 

in moralnega upoštevanja, saj smo »vsi deli večje celote« in zato vse_i enako posedujemo 

intrinzično vrednost (Besthorn, 2014, str. 11-12). V globoki ekologiji namreč ni sebstva izven 

konteksta »ekspanzivne relacijske identifikacije«. Kot zapiše Besthorn (prav tam) je največja 

samouresničitev možna le v kontekstu največje relacijske identifikacije »s čimer se poveča in 

zavaruje potencial za osebe, družbe, druge vrste in vse druge oblike življenja, da bi se 

uresničile_i v celoti«. Ključno za Besthorna in njegovo branje globoke ekologije je torej 

poistovetenje, identifikacija z vsem živim in neživim.  



155 

 

Z besedno igro pojma identifikacija Besthorn (2014, str. 13) skuje termin globoka 

insektifikacija90 socialnega dela:  

ki vključuje občutek stika, moralne obzirnosti, občestva in globoke empatije ter 

sodelovanja z vsemi vrstami, še posebej pa z žuželkami. Insektifikacija si ne domišlja, 

da so žuželke bolj podobne ljudem, da bi jih potem lahko cenili. Nasprotno, njihova 

vrednost je neločljivo povezana z njihovim bistvom prav zato, ker nam v večini 

pogledov niso podobne. Skupno nam je, da smo enakopravni člani naravne skupnosti, 

kar je tudi razlog za našo empatijo z njimi. Oni so narava, ki se izraža kot žuželke, mi 

smo narava, ki se izraža kot ljudje, na koncu pa smo vsi narava, ki se izraža kot življenje. 

(prav tam, str. 13-14) 

Tako Braidotti (2013), kot Plumwood (1993), pa sta v določenih pogledih kritični do globoke 

ekologije. Kot zapiše Braidotti (2013, str. 84) je holistični pristop bogat v perspektivah, vendar 

je lahko problematičen za »vitalistično materialistično posthumanistično misel,« saj so trdni 

globoki ekologi preveč tehnofobni za sodoben svet, prav tako pa z branjem Spinozovega 

monizma na svoj način poudarjajo harmonijo med človeškim in ekološkim habitatom ter 

predlagajo sintezo obojih (prav tam, str. 84-85), s tem pa, kot zapiše tudi Plumwood (1993, str. 

175) zabrišejo razlike in se osredotočijo zgolj na »identifikacijo, medsebojno povezanost, istost 

in preseganje ločitve« (prav tam, str. 174) in tako naravo obravnavajo kot dimenzijo sebstva. 

Kot zapiše Braidotti (2013, str. 86): ko ni več ločnic, ko je vse povezano, pomeni, da če raniš 

 
90 Besthorn (2014) opisuje svoje otroštvo in navdušenost nad insekti, žuželkami. Kot zapiše (prav tam, str. 14): 

»V otroštvu so bile mravlje pogosto vir čudenja, njihova potovanja pa so se zdela skoraj junaška. Spremenile so 

moje dojemanje vsega življenja. Razširile so moj majhen krog skupnosti in mi omogočile, da sem vstopil v njihov 

svet. V mnogih pogledih so postale sopotnice in prijateljice. Če naj bi socialno delo resno sprejelo prenovljeno 

zamisel o vključitvi vseh bitij v razumevanje svojih etičnih zavez, tega ne more storiti, če to ne vključuje tudi naših 

prijateljev v svetu žuželk«. Besthorna so namreč navdušile med drugim prilagoditvene sposobnosti preživetja 

žuželk »v najbolj ekstremnih okoliščinah ter izjemna plodnost in sposobnost razmnoževanja,« ki »zagotavljata, da 

bo svet še naprej naseljen z neprecenljivim številom žuželk« (prav tam, str. 6). Kot pravi se večina ljudi vsaj bežno 

zaveda, da so žuželke včasih koristne za ljudi, »na primer pri opraševanju, izdelavi svile, zaužitju mrhovine, 

uporabi v zdravilne namene, da imajo pomembno vlogo v bioloških raziskavah in občasno kot vir hrane«, veliko 

manj pa 'nas' ve oz. ne priznava, da so imele žuželke v mnogih Staroselskih in plemenskih kulturah versko, 

družbeno in kulturno simboliko. Kot še zapiše: »Mnogi med nami so bili ob različnih priložnostih očarani in včasih 

tudi osupli nad lepoto metulja, zapletenostjo pajkove mreže, ovite z roso, ali graciozno akrobacijo kačjega pastirja. 

Ne glede na to, kako pomembni so ti občasni vpogledi v delovanje in doživljanje žuželk, pa je žal res, da je za 

človeške stike z žuželkami najpogosteje značilno, v najboljšem primeru nezanimanje, v najslabšem pa strah, gnus 

in maščevalno sovraštvo«. Po drugi strani pa se žuželke, kot pripoveduje Besthorn (prav tam, str. 6), bolj kot ne 

sploh ne zmenijo za 'nas': »Ne bežijo pred nami kot večina vretenčarjev. Naseljujejo se nam tik pod nosom in zdi 

se, da nekatere vrste skorajda uživajo v nekaznovanem napadanju nas in naših tako imenovanih zaščitenih 

prostorov. Pravzaprav se zdi, da jim je naša prisotnost povsem ravnodušna. Trdimo, da smo prevladujoča vrsta, 

vendar se zdi, da to za žuželke ne pomeni veliko - največkrat se zdi, da nas sploh ne opazijo«. 

 



156 

 

naravo, raniš samega sebe, zato postane zemlja kot celotna vredna iste etične in politične 

obravnave kot ljudje. Za Braidotti (prav tam) je to antromorfiziranje in humaniziranje zemlje. 

Kot zapiše Plumwood (1993, str. 178) je potrebno upoštevati in spoštovati meje drugega, saj 

sicer ponovno pridemo do »zavesti gospodarja, ki krši meje in zahteva podrejanje, s tem, ko 

prodira v drugega in ga izčrpava«. Namesto tega je potrebno spoštovanje drugega, upoštevanje 

razlik in povezanosti med našimi potrebami (prav tam). 

Braidotti (2013, str. 68) zapiše, da je v dialektiki drugosti, ki razliko razume v negativnem 

smislu, žival nujen, poznan (familialen) in cenjen drugi antroposa. Deleuze in Guattari (2013) 

sta razdelila ne-človeške živali s tako imenovano »[Jorge Luis] Borgesu posmehljivo 

taksonomijo« (Braidotti, 2013, str. 68) v tri skupine: živali s katerimi gledamo televizijo, živali, 

ki jih jemo in živali katerih se bojimo (prav tam). Deleuze in Guattari (2013, str. 281) prvo 

kategorijo poimenujeta kot ojdipizirane živali, individuirane živali, družinski ljubljenčki, 

sentimentalne živali »vsaka s svojo bridko zgodovino, »moja« mačka, »moj« pes,« ali kot to 

zapiše Braidotti (2013, str. 68) »ojdipiziran odnos (ti in jaz skupaj na istem kavču)«. Hišni, 

družinski ljubljenček je tako ojdipiziran kot vsak drug član družine (Adkins, 2015, str. 143), saj 

vstopa v razmerje starš-otrok s svojimi lastniki. Za Braidotti (2013, str. 68) je to razmerje 

neenakosti, ki ga določa: 

prevladujoča človeška in strukturno moška navada samoumevnega prostega dostopa do 

teles drugih, tudi živali in njihovega uživanja. Kot način odnosa je zato nevrotičen, saj 

je nasičen s projekcijami, tabuji in fantazijami. Je tudi znak človekovega občutka 

najvišje ontološke upravičenosti. 

Familialni, ojdipizirani in zaradi tega, kot zapiše Braidotti (2013, str. 69), ambivalentni in 

manipulativni odnosi med ljudmi in živali so izraženi na različne načine, kot je denimo 

metaforizacija:  

Živali že dolgo časa oblikujejo družbeno slovnico vrlin in moralnih razlik v korist ljudi. 

Ta normativna funkcija je bila kanonizirana v moralnih glosarjih in kognitivnih 

bestiarijih, ki so živali spremenili v metaforične referente za norme in vrednote. 

Braidotti (2002, str. 125) omenja Leonarda da Vincija, ki je po njenem kanoniziral sledeči 

repertoar:  

veselje petelina, žalost krokarja, bes medveda, plemenitost orla, previdnost mravelj, 

prevara lisic, strahopetnost kuncev in zajcev, ponižnost jagnjet, poželenje netopirja in 



157 

 

hinavščina krokodila so le nekateri od toposov, ki so od da Vincija postali del naših 

mentalnih in jezikovnih navad. 

Podobno so tudi tako imenovane spremljevalne živali bile zgodovinsko omejene na 

infantilizirajoče narative, ki so vzpostavljale afektivne sorodstvene odnose med vrstami, 

denimo sentimentalni diskurz o pasji predanosti in brezpogojni zvestobi (Braidotti, 2013, str. 

69). Kot proizvod naravekulture, so psi za Braidotti (prav tam) družbeno konstruirani kot večina 

ljudi ne zgolj skozi genetske preglede, temveč tudi z zdravstvenimi in higienskimi regulacijami 

ter različnimi negovalnimi praksami.  

Kot zapiše Haraway (2008, str. 62): 

[p]si so postali pacienti, delavci, tehnologije in družinski člani s svojim delovanjem, če 

že ne z izbiro, v zelo velikih industrijah in sistemih sprememb v živem kapitalu: (1) 

hrana, izdelki in storitve za hišne živali; (2) agrobiznis; in (3) znanstvena biomedicina. 

Vloge psov so bile večplastne in niso bili pasivna surovina za delovanje drugih. Poleg 

tega psi niso bili nespremenljive živali, omejene na domnevno ahistorični red narave. 

Prav tako ljudje niso izhajali nespremenjeni iz medsebojnih odnosov. Odnosi so 

konstitutivni; psi in ljudje se kot zgodovinska bitja, kot subjekti in objekti drug do 

drugega, pojavljajo prav prek glagolov svojega odnosa. Ljudje in psi se pojavijo kot 

medsebojno prilagojeni partnerji v naravokulturah živega kapitala.  

To nas pripelje do naslednje kategorizacije, in sicer instrumentalne (sčasoma boš zaužit) 

(Braidotti, 2013, str. 68). Deleuze in Guattari (2013, str. 281) to poimenujeta kot »živali s 

karakteristikami ali atributi; rod, klasifikacija in Državne živali«. To so živali, ki jih uvrščamo 

v serije ali strukture, živali, ki živijo tudi v božanskih mitih in za katere je značilna »moč, 

pogum in premetenost« (Adkins, 2015, str. 144).  

Braidotti (2002, str. 126) zapiše, da so živali že od antike naprej povezane s tehnologijo in stroji, 

ne le zato, ker naj ne bi imele prirojene razumske duše, temveč tudi zato, ker so industrijske 

delavke_ci:  

Ne le, da se telesa živali uporabljajo zaradi njihove sposobnosti proizvajanja primarnega 

materiala: pomislite na slonove oklepe, kože večine živali, ovčjo volno, kitovo olje in 

maščobo, svilo gosenic ter seveda mleko in njihovo užitno meso. Taksonomija živali je 

včasih videti kot industrijski proizvodni obrat: živali se uporabljajo kot prototipi za 

inženiring. 



158 

 

Gre torej med drugim za povezavo živali s tržnim gospodarstvom in delovno silo, kar Braidotti 

(2013, str. 70) poimenuje tudi kot »zoo-proletariat« v hierarhiji vrst, kjer so na vrhu ljudje:  

Izkoriščali so jih za težko delo, kot naravne sužnje in logistično podporo ljudem pred 

mehansko dobo in v njej. [...] [T]a politična ekonomija polnega diskurzivnega in 

materialnega izkoriščanja [se] nadaljuje še danes, ko živali zagotavljajo živi material za 

znanstvene poskuse, za naše biotehnološko kmetijstvo, kozmetično industrijo, 

industrijo zdravil in farmacevtsko industrijo ter druge gospodarske sektorje. 

Živali, kot so prašiči in miši, so genetsko modificirani in producirajo organe uporabljene tudi 

za namene človeških in t. i. kseno-transplantacijskih eksperimentov (ang. xeno-transplantation 

experiments), prav tako pa je uporaba živali kot poskusnih primerkov in njihovo kloniranje zdaj 

že uveljavljena praksa (Braidotti, 2013, str. 70). V času naprednega kapitalizma, kot zapiše 

Braidotti (prav tam) so živali vseh vrst spremenjene v trgovska telesa za enkratno uporabo, 

vpisana na globalni trg post-antropocentričnega izkoriščanja, med drugim pa predstavljajo 

tretjo največjo črno trgovino na svetu »takoj za drogami, a pred ženskami« kar »ustvarja novo 

negativno vez med ljudmi in živalmi« (prav tam).  

Tretjo kategorijo Braidotti opiše kot »fantazmatske« živali, eksotični in izumrli objekti, ki 

vzbujajo vznemirjenje (Braidotti, 2013, str. 68). Deleuze in Guattari (2013, str. 281) to zapišeta 

kot »demonske živali, čreda ali afektivne živali, ki tvorijo mnoštvo«. Kot opisuje Adkins (2015, 

str. 144) so demonske živali v tej konceptualizaciji živali sposobne postajanja, to so živali, o 

katerih pripovedujemo zgodbe: »volkodlaki, vampirji, podgane, mravlje, čebele« (prav tam). 

Za Deleuza tako, kot piše Braidotti (2002, str. 126) živali niso niti funkcionalni in teleološki 

sistemi klasifikacije, niti ne gre za metafore, ampak gre za »metamorfoze«.  

 

 

 

                                 

                                                                                               mijav? 

 

 



159 

 

postajanje žival 

 

To nas tako pripelje do postajanja žival (ang. becoming animal). Kot sem pisal že v 

Postčloveško postajanje, je za Deleuza (in Guattarija) problem Zahodne misli to, da zamegljuje 

postajanje, tako da ga podreja biti (Adkins, 2015, str. 141). Da bi bolje razumele_i kaj bi lahko 

postajanje žival pomenilo (ali še raje, kaj lahko postajanje žival naredi), je smiselno, da se za 

trenutek še dodatno poglobimo v koncept postajanja.  

Deleuze (Deleuze in Parnet, 1987, str. 2) zapiše, da postajanje ni imitacija (da delaš nekaj kot 

nekdo/nekaj), ni konformiranje, podrejanje določenemu vnaprej obstoječemu modelu, bodisi v 

imenu pravice ali resnice in prav tako ni asimilacija drugega (prav tam). Gre za t. i. »dvojni 

zajem«, ne-paralelno evolucijo, kjer se, ko »nekdo postane, [...] to kar postaja spremeni prav 

tako kot se spremeni on sam« (prav tam). Deleuze poda primer orhideje in ose: 

Zdi se, da orhideja tvori podobo ose, vendar je v resnici tu osino postajanje orhideje, 

orhidejino postajanje ose, kar je dvojni zajem, saj se 'to', kar vsak postane, spreminja 

nič manj kot 'to, kar postaja'. Osa postane del reproduktivnega aparata orhideje hkrati s 

tem, ko orhideja postane spolni organ ose. Eno in isto postajanje, en sam blok postajanja 

[...]. (Deleuze in Parnet, 1987, str. 2) 

Colebrook (2002b, str. 127-128) razlaga, da ljudje postanemo zaznavna, dojemljiva (ang. 

perceivable) in razširjena telesa, umeščeni zaznavalci (ang. located perceivers), s tem da »se 

skrčimo iz kompleksnega življenjskega toka« (prav tam, str. 128). Ves kaos zaznav, ki jih 

sprejemamo, zreduciramo na »razširjen objekt« in tako lahko »postanemo 'subjekti', ki ta objekt 

opazujejo« (prav tam). Po drugi strani pa lahko postajamo tudi drugače.  

Deleuze in Guattari (Colebrook, 2002b, str. 128) trdita, da lahko (med vsemi drugimi postajanji: 

postajanje-ženska, postajanje-žival, postajanje-molekula …) postanemo tudi nezaznavni, 

neoprimljivi, neprepoznavni (ang. imperceptible) in sicer tako da »postanemo eno s tokom 

podob, ki je življenje« (prav tam). Postajamo tako lahko marsikaj, bodisi skozi umetnost, 

filozofijo, za kateri Colebrook (prav tam) trdi, da ju lahko obe mislimo kot postajanje-

molekularno ali postajanje-nezaznavno (ang. becoming-molecular, becoming-imperceptible), 

kar pa ponovno ne pomeni, da dejansko postanemo tisto, kar postajamo: 

Pravzaprav ne želimo biti molekula ali žival, saj bi to pomenilo, da sploh ne bi pisali. 

Toda s približevanjem ali upodabljanjem nečloveškega gledišča živali, strojev in 

molekul se nimamo več za nespremenljive zaznavalce, ki so postavljeni nad življenje in 



160 

 

proti njemu. Potopimo se v tok življenjskih zaznav. Človek postane več od sebe oz. se 

razširi do svoje najvišje moči, ne s potrjevanjem lastne človeškosti ali vračanjem v 

živalsko stanje, temveč tako, da postane hibrid s tistim, kar ni on sam. (Colebrook, 

2002b, 128-129) 

Kot zapiše Garner (2014, str. 30), postajanje lahko postane ontološka in etična pozicija, ki 

vključuje premik od stabilne, tako imenovane »molarne« entitete do nedoločljive, 

nedeterminirane »molekularne« ne-identitete, ki sega čez dominantne meje telesa in 

konceptualne logike. In ravno Zahodni koncept »moškega« je molarna tvorba, ki se začne s 

specifičnim investiranjem v (molekularne ali predindividualne) intenzivnosti, »moški« je nabor 

intenzivnosti, ki je bil vzet kot zgled »človeškega« (Colebrok, 2002a, str. 75). 

Ob vseh takih in drugačnih, številnih, mnogoterih postajanjih, tako ne moremo »postajati-

moški«, ker je, kot zapišeta Deleuze in Guattari (2013, str. 339) »moški [...] majoriteta par 

excellence, medtem ko so postajanja minoritatrna; vsako postajanje je postajanje-minoritarno«. 

Deleuze in Guattari uporabljata termine 'manjšinsko', minoritarno (ang. minoritarian) in 

'večinsko' majoritarno (majoritarian), pri čemer ne gre za opis določenih skupin glede na 

njihovo število, ampak glede na način njihovega oblikovanja, tvorbe (Colebrook, 2002a, str. 

xxv). Kot zapiše Colebrook (prav tam) je ženska oz. kategorija ženske manjšinska, ne zato, ker 

bi bilo manj žensk, ampak, ker je standardni izraz, izraz 'moškega'. Poleg tega majoritarno 

pomeni fiksno, standardizirano obstajanje, medtem ko minoritarne skupine nimajo temeljnega 

standarda, ampak se 'identiteta' skupine mobilizira z vsakim novim članom. Za Deleuza in 

Guattarija je vsaka učinkovita politika »postajanje minoritarna«, saj se ne nanaša na to, kdo 

smo, temveč na to kaj bi lahko postale_i (prav tam). 

Ne gre torej za to, »da bi vedeli, ali je več komarjev ali muh kot moških, temveč za to, kako 

»moški« predstavlja standard v vesolju, glede na katerega moški nujno (analitično) tvorijo 

večino« (Deleuze in Guattari, 2013, str. 339). V tem smislu so za Deleuza in Guattarija (prav 

tam) ženske, otroci, pa tudi živali, rastline in molekule manjšinski: »Morda je prav poseben 

položaj žensk v razmerju do moškega standarda razlog za to, da postajanja, ki so minoritarna, 

vedno potekajo skozi postajanje-ženske«. 

Postajanja-moškega ne more biti, ker moški ni zgolj »eno razširjeno bitje med drugimi v svetu« 

(Colebrook, 2002b, str. 139). Moški je subjekt: »zorni kot ali podlaga, s katerega naj bi bila 

določena vsa druga bitja ali postajanja«. Moški kot koncept, pojem, je tako tisti, ki podpira 

logiko transcendence: »Le z nekim privilegiranim bitjem kot središčem vseh izkušenj je 



161 

 

mogoče strogo razlikovati med notranjim življenjem uma ali zavesti in zunanjim svetom, ki ga 

vidi ali predstavlja um« (prav tam). Prav pojem moškega je tisti, ki nas je skozi zgodovino 

oviral pri razmišljanju o dejavni in afirmativni razliki življenja in nas je postavil nasproti svetu 

reprezentacij, »te pa je razvrednotil na »le« reprezentacije« (prav tam). 

Če si želimo misliti postajanje v pozitivnem smislu, če želimo misliti razliko, ne kot negativno, 

ampak kot afirmativno, moramo misliti onkraj logike moškega (Colebrook, 2002b, str. 140): 

Če pa bi tej logiki preprosto dodali še eno bitje, na primer žensko, bi bili še vedno znotraj 

iste logike subjekta: logike, ki postavlja podlago, iz katere se določa postajanje. Če 

želimo misliti drugače od moškega, moramo misliti drugače od bivajočega bitja (ang. 

being): ne svet, ki je in ki ga je treba le zaznati in reprezentirati, temveč svet razlike in 

postajanja, pri čemer ta razlika nima prednosti pred katero koli drugo. (prav tam) 

Drugo od moškega, zapiše Colebrook (2002b, str. 140), je torej »postajanje-ženska«. Tako ne 

moremo reči, da obstaja drugo od moškega (kot nek drugi bit): »saj bi s tem bi padli nazaj v 

logiko različnih bitij; postanemo lahko le drugo, postanemo drugo od biti, postanemo drugo od 

človeka: postanemo-ženska« (prav tam). Postajanje postajanja. 

Tako spet pridemo 'nazaj' do postajanja-nezaznavno. Postajanje-nezaznavno je »molekularni 

način zaznavanja in spreminja naše pojmovanje svobode« (Colebrook, 2002b, str. 129). 

Postajanje-nezaznavno je namreč izziv opuščanja ali preoblikovanja zaznane podobe 

(človeškega, moškega) mišljenja ali gledišča s katerega presojamo in urejamo življenje. 

Postajanje-nezaznavno je molekularni stil zaznavanja zato, poudarja Colebrook (prav tam), ker 

lahko zaznavanje, ki je osvobojeno človeškega organiziranja, razpre zaznavo onkraj človeka 

(oz. podobe Zahodnega 'moškega'), ki je sam po sebi, kot sem zapisal zgoraj, tako imenovana 

molarna tvorba, sestavljena iz molekularnih intenzivnosti (Colebrook, 2002a, str. 88). Z 

molekularnim stilom zaznavanja, s postajanjem-nezaznavno, se nam razprejo možnosti za novo 

pojmovanje svobode, ki ni več svoboda »človeškega jaza«, temveč svoboda, ki jo dosežemo, 

ko se ne vidimo več ločenih od tokov življenjskega postajanja (Colebrook, 2002b, str. 129). 

Gre za svobodo, ki torej zahteva preseganje človeškega, da se afirmira, potrjuje življenje samo 

(prav tam). 

Z drugimi besedami, postajanje-nezaznavno, pomeni »da ne vemo več, kdo ali kaj smo, ampak 

pomeni videti razlike, intenzivnosti in singularnosti, ki nas prežemajo z večjo odprtostjo« 

(Colebrook, 2002b, str. 130). Prav tako pa postajanje-nezaznavno ni nekaj, kar lahko dosežemo 

enkrat za vselej – to bi pomenilo, da gre za bit (ang. being) in ne postajanje: »To je izziv svobode 



162 

 

in zaznavanja: odpreti se življenju, ki gre skozi nas, namesto da bi to življenje vnaprej 

objektivizirali s sistemom dobrega in zla« (prav tam, str. 132). Za Deleuza in Guattarija 

postajanje ustvarja »linije pobega« (ang. lines of flight), ko si »iz življenja samega domišljamo 

vsa postajanja življenja, pri čemer uporabljamo človeško moč domišljije, da bi presegli 

človeško« (Colebrook, 2002b, 129).  

Postajanje, kot ga pojmujeta Deleuze in Guattari je povezano z vprašanjem ustvarjanja novosti, 

kar je za njiju možno le pod pogojem »heterogenskih zavezništev« (Adkins, 2015, str. 144). Pri 

tovrstnem mišljenju nam lahko pomaga tudi koncept rizoma (z drugo besedo tudi korenika). 

Ko Deleuze in Guattari (2013) govorita o knjigi in pisanju, to razlagata skozi primerjavo 

drevesa in rizoma, Colebrook (2002a, str. xxvii-xxviii) to opiše tako: 

Tradicionalna misel in pisanje imata središče ali predmet, iz katerega nato izražata svoje 

ideje. Za jezike na primer velja, da si delijo osnovno strukturo ali slovnico, ki se nato 

različno izraža v francoščini, nemščini ali hindujščini. Ta slog mišljenja in pisanja je 

arborescenten (podoben drevesu) in ustvarja jasen red in smer. V nasprotju s tem pa 

rizomatika ustvarja naključne, razraščajoče se in decentrirane povezave. V primeru 

jezikov bi opustili idejo o temeljni strukturi ali slovnici in priznali, da obstajajo samo 

različni sistemi in slogi govorjenja, poskus iskanja »drevesa« ali »rizoma« v vseh teh 

razlikah, pa je naknadna iznajdba.  

Deleuze in Guattari (2013, str. 7) zapišeta, da v rizomu »ni točk ali položajev, kot so na primer 

v strukturi, drevesu ali korenini,« ampak »obstajajo le linije«. Rizomatska metoda (denimo 

pisanja) tako ne izhaja iz razlikovanja ali hierarhije med osnovno in nasledkom, vzrokom in 

posledico, subjektom in izrazom, ampak je »vsaka točka lahko začetek ali povezovalna točka 

za katerokoli drugo« (Colebrook, 2002a, str. xxviii). Ali kot zapišeta Deleuze in Guattari (2013, 

str. 5): »vsaka točka rizoma je lahko povezana s katero koli drugo in tudi mora biti«. 

Razlikovanje med rizomom in drevesom pa za Deleuza in Guattarija ni binarno ali opozicijsko 

mišljenje, ampak gre za »način ustvarjanja pluralizma« (Colebrook, 2002a, str. xxviii): 

Začneš z razlikovanjem med rizomatskim in drevesnim, da bi videl_a, da so vsa 

razlikovanja in hierarhije aktivne tvorbe, ki so po drugi strani zmožne nadaljnjih 

razlikovanj in artikulacij. 

»Kako ustvariti nekaj novega, kar ne bo vezano na te dualizme? Kako namesto drevesa ustvariti 

rizom?« se sprašuje Adkins (2015, str. 149): »Risanje zemljevidov namesto ustvarjanja sledi? 



163 

 

Postati namesto biti? [...] Cilj ni deliti sveta na drevesa in rizome, temveč uvideti, da je vsako 

drevo že rizom91« (prav tam). Kar Deleuze in Guattari, glede na Adkinsovo branje (prav tam) 

želita, je t. i. zaznavno semiotiko, ki išče intenzivnosti, linije pobega in »[g]leda vzdolž meja 

stvari, da bi videla, kaj uhaja, da bi videla, kje se že dogaja postajanje«. 

 

 

 

 

 

S tem Deleuze in Guattari želita poudarjati transverzalnost92 postajanja, ki je, kot zapiše 

Colebrook (2002b, str. 133) ključ do odprtosti življenja:  

Življenje ni sestavljeno iz vnaprej danih oblik, ki se preprosto razvijejo in postanejo to, 

kar so, kot da bi lahko postajanje pripisali postajanju nekega bitja. Ker vedno obstaja 

več kot ena linija ali težnja postajanja – recimo živalska in človeška – je mogoče, da 

križanja ali srečanja ustvarijo neznane linije novega postajanja ali »linije pobega«. 

Kot zapišeta Deleuze in Guattari (2013, str. 10): »S svojimi virusi tvorimo rizomatski splet 

oziroma naši virusi povzročajo, da tvorimo rizomatski splet z drugimi živalmi,« ali z drugimi 

besedami: »Gen ali virus, ki se pri eni vrsti razvije na en način, pri drugi mutira drugače. Kar 

je, je odvisno od življenja, s katerim se sreča« (Colebrook, 2002b, str. 133, moj poudarek): 

Bitje (ang. being) je le moč za takšna mnogotera postajanja. Svoje življenje ali moč 

krepimo tako, da »mutiramo« ali se »spreminjamo« na čim več načinov, s čim več 

srečanji. Svoje življenje omejujemo tako, da omejujemo svoja postajanja (z vnaprej 

danimi moralnimi kodeksi ali normami). 

Deleuze (Deleuze in Parnet, 1987, str. 5-6) zapiše, da »v življenju obstaja nekakšna nerodnost, 

občutljivost zdravja, krhkost konstitucije, vitalno jecljanje, ki je šarm nekoga (ang. someone's 

charm)«. In šarm je za Deleuza vir življenja, tako kot je slog vir pisanja (prav tam, str. 5), pri 

 
91 »Modrost rastlin: tudi ko imajo korenine, vedno obstaja zunanja stran, kjer tvorijo rizom z nečim drugim - z 

vetrom, živaljo, človekom« (Deleuze in Guattari, 2013, str. 10). 
92 Colebrook (2002b, str. 32) zapiše, da je postajanje transverzalno, saj ni »utemeljeno v bitju«, ki bi se preprosto 

razvijalo skozi čas, temveč gre za postajanje, ki »se spreminja z vsakim novim srečanjem«. Postajanje tako ni 

razvoj tega, kar nekaj je, ampak »spreminjanje načina postajanja skozi srečanje s tem, kar [denimo človek] ni«. 



164 

 

čemer pa avtor zapiše, da sta šarm in slog 'slabi' besedi, saj gre bolj za to, da šarm daje življenju 

neosebno moč, ki je nad posameznicami_ki, hkrati pa slog daje pisanju zunanji cilj, ki presega 

to, kar je napisano (prav tam, str. 5-6). In življenje, še zapiše (prav tam, str. 5), ni naša 

zgodovina:  

Življenje ni tvoja zgodovina – kdor nima šarma, nima življenja, je kot mrtev. Toda šarm 

ni oseba. Je tisto, zaradi česar je ljudi mogoče dojeti kot toliko kombinacij in toliko 

edinstvenih možnosti, iz katerih je bila takšna kombinacija sestavljena. Je met kocke, ki 

nujno zmaga, saj dovolj potrjuje naključje, namesto da bi naključje odtrgal ali pohabil 

ali ga zreduciral na verjetnost. Tako se moč življenja z vsako krhko kombinacijo potrjuje 

z močjo, trmo, neprekosljivo vztrajnostjo v bitju. 

Postajanje lahko razumemo tudi kot srečanje (ang. encounter), kot združitev (ang. nuptial)93:  

Srečuješ se z ljudmi [...] pa tudi z gibanji, idejami, dogodki, entitetami. Vse te stvari 

imajo lastna imena, vendar lastno ime ne označuje osebe ali subjekta. Označuje učinek, 

cikcakanje, nekaj, kar prehaja ali se dogaja med dvema kot pod potencialno razliko [...]. 

(Deleuze in Parnet, 1987, str. 6) 

Kako torej razumeti postajanje-žival? Deleuze in Guattari (2013, str. 279) zapišeta, da »postati 

žival, vedno vključuje čredo, skupino, populacijo, ljudstvo, skratka, mnoštvo«. Adkins (2015, 

str. 150) ob tem razloži, da gre pri postajanju in pri mnoštvu za isto stvar, zato ker se postaja 

samo v mnoštvu: »kjer [Deleuze in Guattari] vidita mnoštvo, vidita tudi postajanje« (prav tam; 

Deleuze in Guattari, 2013, str. 290). Mnoštvo pa je samo po sebi rizomatsko (Deleuze in 

Guattari, 2013, str. 7) in simbiotsko: »Vsako mnoštvo je simbiotsko; njegovo postajanje 

povezuje živali, rastline, mikroorganizme, nore delce, celotno galaksijo« (Deleuze in Guattari, 

2013, str. 291). 

Postajanje-žival je eden izmed načinov, kako lahko mislimo onkraj prevzete slike 'moškega' 

(Colebrook, 2002b, str. 133). Ponovno: »živalsko postajanje človeka [...] ne vključuje igranja 

psa ali mačke, saj se človek in žival srečata le na poti skupne, asimetrične deteritoralizacije94. 

 
93 Združitev, kjer ne gre za združitev dveh ločenih delov v unijo, kot npr. pri poroki, »združitve (ang. nuptials) 

so nasprotje para« (Deleuze in Parnet, 1987, str. 2), morda bi lahko rekle_i, da gre prej za intra-akcijo (Barad, 

2007). 
94 Colebrook (2002a, str. xxii) zapiše, da se »[d]eteritorializacija Življenja ustvarja in razvija s tvorjenjem povezav 

ali ozemelj«. Na primer: »[s]vetloba se poveže z rastlinami, da omogoči fotosintezo« (prav tam). Vsa telesa in 

družba so za Deleuza in Guattarija oblika teritorializacije ali povezovanja sil, ki ustvarja ločene celote. Poleg vsake 

teritoralizacije pa obstaja tudi moč deteritoralizacije: »[s]vetloba, ki se poveže z rastlino in ji omogoči rast, 

omogoča tudi, da rastlina postane drugačna od sebe: preveč sonca [pa] bo rastlino uničilo ali pa jo morda 

spremenilo v nekaj drugega (na primer na soncu posušeni listi bodo postali tobak ali na soncu obsijano grozdje 



165 

 

[...] Postajanja – so tisto, kar je najbolj nezaznavno« (Deleuze v Parnetu, 1987, str. 3). 

Postajanje žival nima ničesar z imitacijo živalskih glasov (Braidotti, 2002, str. 157) in ne 

pomeni, postati kot žival ali biti žival in popolnoma zapustiti teren človeka, zato govorimo o 

»postajanju-žival« in ne »biti-žival«, gre namreč za hibridnost (Colebrook, 2002b, str. 133), pri 

kateri začnemo s tem »kar ni žival, niti žival niti človek,« ampak »transverzalno« (prav tam).  

Postajanje, zapiše Colebrook (2002b, str. 133), je moč, ne osvajanja tega, kar je drugo kot jaz, 

ampak moč transformacije sebe v zaznavanju razlike. Prav tako gre za željo (ang. desire), za 

težnjo zaznave, da postane tisto, kar ni sama, za željo, ki je življenje in ki je želja po širitvi 

življenja skozi ustvarjanje in transformacijo (prav tam, str. 135):  

Postajati-žival torej ni biti ali imeti. V postajanju-žival ne nosiš mačje obleke, prav tako 

si ljudi in živali ne predstavljaš kot enakovrednih članov neke velike ekološke 

skupnosti, kjer smo 'mi' vsi enaki. Tisto, kar pritegne zaznavanje živali, ni empatija, 

ampak anomalija.  

Postajati-žival torej ni doseči stanje tega, kar žival pomeni, niti ni postajanje to, kar žival je, niti 

ni obnašanje kot žival. Colebrook (2002b, str. 136) zapiše, da je prej »postajanje-žival občutek 

za gibanje, zaznavanje in postajanj živali: predstavljajte si, da vidite svet, kot da bi bili pes, 

hrošč ali krt«. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
sultana)« (prav tam). Naprej Colebrook (prav tam, str. xxiii) zapiše, da se teritoralizacija lahko pojavi na vseh 

ravneh življenja: »Geni se povezujejo ali teritorializirajo, da bi ustvarili vrste, vendar te iste povezave omogočajo 

tudi mutacije (deteritorializacija). Takšne mutacije se lahko tudi uporabijo ali obrnejo nazaj, da se okrepi ozemlje, 

ki je bilo prvotno rezultat naključne mutacije: recimo pri genski terapiji ali genskem spreminjanju, kjer se gonilo 

sprememb in deteritorializacije (genetika) uporabi za ustavitev sprememb in mutacij (reteritorializacija)«. 



166 

 

                                                              naša življenja        

                               niso prav zares naša                        od               maternice 

                                                                                                         do grobnice 

              smo vezani na druge 

                                                                                                                                        preteklost 

              prihodnost                                                                                sedanjost 

                                z                                                                   vsakim nasiljem 

                  in z vsakim                                                      omogočanjem 

          trenutkov srečanja                                                        z mačkami 

                         z bakterijami                                                    kamor se telo vrne 

                                                    po smrti                                    rodimo pravičnost 

                                                                   ki še prihaja 

95 

Postajanje, kot ga artikulira Braidotti (2002, str. 8) v razmišljanju z Deleuzom in Guattarijem 

je »empatična bližina in medsebojna povezanost« ter »aktualizacija imanentnega srečanja med 

subjekti, entitetami in silami, ki so primerne za vzajemno vplivanje in izmenjavo delov drug 

drugega na kreativen in nevsiljiv način« (Braidotti (2002, str. 68). Za njeni kritični 

posthumanizem je tako pomembno eksperimentirati kakšni subjekti smo sposobni postati s 

premagovanjem hierarhičnih dihotomij in namesto tega z gojenjem mnogovrstnih zmožnosti za 

odnose in načine večsmerne komunikacije (Braidotti, 2019a, str. 63). 

Braidotti (2013, str. 71) trdi, da živimo v času, kjer nobena žival ni bolj enakopravna od druge, 

saj s(m)o vse enako »vpisane v tržno gospodarstvo planetarne izmenjave, ki [nas] komodificira 

vsaj do neke mere na primerljiv način in [nas] s tem vse naredi enako nadomestljive«. Današnji 

izziv tako postane »kako deteritoralizirati ali nomadizirati interakcijo med človekom in živaljo, 

da bi obšle_i metafiziko substance in njeno posledico, dialektiko drugosti« (prav tam). 

 
95 Ta poezija je nastala kot skupek različnih misli. V filmu Atlas Oblakov (Tykwer, Wachowski, in Wachowski, 

2012) Sonmi-451 pove: »Naša življenja niso naša. Od maternice do groba smo povezani z drugimi, preteklimi in 

sedanjimi, in z vsakim zločinom in vsako prijaznostjo rojevamo svojo prihodnost«. Deborah Bird Rose (2011, str. 

61) zapiše: »Z ekološkega vidika je smrt vrnitev. Telo se vrne k bakterijam, bakterije pa telo vrnejo živi zemlji«. 

In nenazadnje Barad (2010, str. 265-266) govori o odgovornosti: »Odgovornost je nujno asimetrično 

razmerje/delovanje, udejanjanje, stvar différance, intra-akcije, v kateri nihče/nobena stvar ni dana vnaprej ali nikoli 

ne ostane enaka. Samo v tej nenehni odgovornosti do prepletenega drugega, brez odslovitve (brez »dovolj je že!«), 

obstaja možnost za pravičnost, ki prihaja«.  

 



167 

 

In ravno postajanje-žival je za Braidotti (2013, str. 66-67) »os transformacije« (ang. axis of 

transformation), ki vključuje odpravo antropocentrizma in priznanje trans vrstne solidarnosti 

(ang. trans species solidarity), na podlagi zavedanja, da smo okoljsko zasidrane_i (ang. 

environmentally based), torej »utelešene_i, vdelane_i in v simbiozi z drugimi vrstami« (prav 

tam, str. 67). Postajanje žival je za Braidotti (2002, str. 123) prav tako »prostorski in temporalni 

način krepitve skupnega življenjskega prostora, ki ga subjekt nikoli ne obvladuje in ne 

poseduje, temveč ga le prečka, vedno v čredi, skupini, gruči«. Moč živali Braidotti (prav tam, 

str. 133) prepoznava ravno v tem, da »niso eno«, kar se med drugim izraža v »njihovi 

navezanosti na ozemlje in soodvisnost od njega«. Živali se namreč, kot jih opisuje Braidotti 

(prav tam) zanašajo na majhen in omejen, opredeljen del okolja, na katerega se navezujejo 

senzorno in zaznavno. 

Postčloveški subjekt, oz. figuracija postčloveka je za Braidotti (2013, str. 71) koristen ravno 

zato, ker »izpodriva dialektično shemo opozicije [med človekom in živaljo]« in jo nadomešča 

s t. i. »globokim zoe-egalitarizmom«96 med ljudmi in živalmi. Vitalnost tovrstne vezi pa temelji 

na souporabi, skupnem delovanju na planetu, teritoriju, v okolju, na podlagi etičnega cenjenja 

tega kar telesa (človeška, živalska in druga) zmorejo (prav tam, str. 71-72). 

Spodbuja nas, da vzpostavljamo nova »transverzalna zavezništva«, ki prečijo različne vrste in 

zavezništva med postčloveškimi subjekti, da bi razprle_i »možnosti za rekompozicijo ali 

skupnosti, za samo idejo človeštva in za etične oblike pripadnosti« (Braidotti, 2013, str. 103). 

 

Slika 10: Postajanje post-mačka 

 
96 Braidotti (2011) razlikuje med »bios« in »zoe«, pri čemer bios razume kot t. i. »diskurzivno, inteligentno, 

socialno življenje«, zoe pa kot t. i. »brutalno »živalsko« življenje« (Braidotti, 2011, str. 92). Zoe je za njo 

generativna vitalnost ne-človeškega ali pred-človeškega življenja (prav tam, str. 326), ki pa je bila zgodovinsko 

gledano podrejena biosu, tj. političnemu, družbenemu življenju (prav tam).  



168 

 

postajanje s sopotniškimi vrstami 

 

 

postajanje z mačko 

postajanje plen 

popraskanih rok 

nežne bolečine 

v trenutku srečanja 

kjer nastanemo 

trenutek srečanja 

ki je haecceity 

tistost 

ki mu ne morem(o) zares uiti 

 

Adkins (2015, str. 155): »Haecceity v razpravo vnaša časovno razsežnost. Haecceities so 

dogodki.«   

 

poslušam kaj govorita Deleuze in Guattari, duhova, ki strašita 21. stoletje 

so-delujem z deepl in 30 dnevi brezplačne različice 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 306): »Ne moreš se prepustiti tistosti, razen če se zavedaš, da 

je to tisto, kar si in da nisi nič drugo kot to.« 

 

poplava dima 

omogočanja in onemogočanja 

potestas in potentia 

dogodek 

trenutek 

srečanja 

 

po 6 minutah pa prihaja komet 

 



169 

 

v ozadju se predvaja:  Code - The Comet is Coming (2019) 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 306): »Zemljepisna dolžina in širina si, nabor hitrosti in 

počasnosti med neoblikovanimi delci [je] nabor nesubjektiviziranih afektov. Imaš 

individualiteto dneva, letnega časa, leta, življenja (ne glede na njegovo trajanje) - podnebja, 

vetra, megle, časa, dneva, dneva, dneva, dneva, dneva, leta, dneva, dneva, leta, roja, črede (ne 

glede na njeno rednost). Ali pa vsaj lahko imaš, lahko [posežeš tja].« 

 

komet prihaja 

še enkrat 

binarnost se je razpočila samo v sebe 

postala je ne/binarna 

in spoznala 

da ni binarnost 

ampak bizarnost 

da ni bila nikoli ne ena 

ne ena in dva 

samo in ... in ... in 

tisoče majhnih spolov 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 306): »Celoten skupek v svojem individuiranem agregatu je 

haecceity; ta skupek je opredeljen z zemljepisno dolžino in širino, s hitrostmi in vplivi, 

neodvisno od oblik in subjektov, ki spadajo na drugo raven. To so volk sam, konj in otrok, ki 

prenehajo biti subjekti in postanejo dogodki v skupkih, ki so neločljivi od ure, letnega časa, 

atmosfere, zraka, življenja. Ulica vstopa v kompozicijo s konjem, tako kot umirajoča podgana 

vstopa v kompozicijo z zrakom, zver in polna luna pa vstopata v kompozicijo drug z drugim.« 

 

in midva ki se še naprej igrava 

tudi ko sedim že na balkonu 

trenutek srečanja 

ki traja 

in se ne/konča 



170 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 307): Vsi smo ura ob petih zvečer ali druga ura ali bolje rečeno 

ob dveh urah hkrati, optimalni in pesimalni, od poldneva do polnoči, vendar spremenljivo 

razporejeni.  

 

srečanje ki 

traja 

in 

se 

ne/konča 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 307): »Haecceity nima ne začetka ne konca, ne izvora ne 

cilja; vedno je na sredini. Ni sestavljena iz točk, temveč le iz črt.  

Rizom je.« 

kaj pa sedaj? 

kaj se zgodi s tukaj in zdaj? 

tam in takrat? 

poglej naprej! 

in nazaj? 

 

Deleuze in Guattari (2013, str. 292-293): »Naredi rizom. Toda ne veš, s čim lahko narediš 

rizom, ne veš, katero podzemno steblo bo učinkovito naredilo rizom ali vstopilo v postajanje. 

[...] Zato eksperimentiraj.« 

in zato: 

trenutek srečanja z mačko 

 

Vendar seveda, kot zapiše Haraway (2016b, str. 98), [tako] psi [kot mačke] »niso nadomestki 

za teorijo; tu niso samo zato, da bi z njimi razmišljali. Tu so zato, da z njimi živimo«. 

Videle_i smo že mnogotera zavezništva s sopotniškimi vrstami v socialnem delu (če smo jih 

kot take prepoznale_i, če smo omogočale_i trenutke srečanja). Kaj pa sploh 'so' sopotniške 

vrste? Ne vem, Bleki mi ne odgovori z besedo, se pa vseeno odzove. Posebej takrat, ko je čas 

za hrano.  



171 

 

V trenutku srečanja, naju je izbral Bleki, in postal sem, skoraj kot zapišejo Nordstorm, 

Nordstorm in Nordstorm (2020, str. 1234): »človek-z-mačko« prav tako kot je [Bleki] postal 

»mačka-s-človekom« oba sva postala medsebojno odvisna v postajanju skupaj« in skupaj z 

vsemi drugimi, s katerimi živim(o) in nekatere_i od nas bodo tudi enkrat skupaj umrle_i.  

Že po Barad (2007) je vsako obstajanje že vedno intra-akcija, in kot to zapiše Haraway (2016b, 

str. 98) »bitja konstituirajo druga drugo in sebe. Bitja ne predobstojijo njihovih relacij. Svet je 

vozel v gibanju«. 

Donna Haraway (2016b, str. 104) je v manifestu o spremljevalnih vrstah veliko pisala o svojem 

odnosu, svojih postajanjih s svojo psičko Cayenne. In o spremljevalnih vrstah zapiše sledeče: 

Živali spremljevalke vključujejo le eno vrsto spremljevalnih vrst, nobena od teh 

kategorij pa ni zelo stara v ameriški angleščini. V ameriški angleščini se izraz 

companion animal pojavi v medicinskem in psihosocialnem delu na veterinarskih šolah 

in sorodnih mestih od sredine sedemdesetih let prejšnjega stoletja. (prav tam) 

Spremljevalec, družabnik, sopotnik (ang. companion), kot še razlaga Haraway (2008, str. 17) 

izhaja iz latinske besedne zveze cum panis, »s kruhom«. Družabnice_ki (ang. messmates) pri 

mizi so spremljevalke_ci, tovariši_ce, politične_i sopotnice_ki. Naprej je companion kot glagol 

lahko mišljen tudi kot »družiti se, delati družbo« (prav tam), kjer so, kot zapiše Haraway, že 

vedno prisotne tudi spolne in generativne konotacije. Latinska beseda specere ima po drugi 

strani pomen »gledati« in »videti«, tako da se lahko nanaša tako na miselni vtis kot na idejo, to 

kar krepi misel. Vrsta (ang. species) pa se nanaša tudi na »neusmiljen »specifični« ali poseben 

razred posameznic_kov z enakimi lastnosti, ki vsebujejo nasprotja« (prav tam). 

Pri vrstah gre za Haraway (2008, str. 17) vedno za »ples, ki povezuje sorodstvo in vrsto«:  

Sposobnost razmnoževanja je groba zahteva za pripadnike iste biološke vrste [...]. Tudi 

biotehnološko posredovani prenosi genov spreminjajo sorodstvo in vrsto s hitrostjo in 

v vzorcih, ki jih na Zemlji še ni bilo, in ustvarjajo soigralce za mizo, ki ne znajo dobro 

jesti in [...] pogosto sploh ne bi smeli biti skupaj v gosteh. Na kocki je, katere sorodne 

vrste bodo in bi morale živeti in umreti. (Haraway, 2008, str. 17-18) 

Hkrati pa beseda vrsta strukturira tudi diskurze o ohranjanju narave in okolju, z izrazom 

»ogrožene vrste«, ki kot zapiše Haraway (2008, str. 18), »hkrati določajo vrednost ter 

priklicujejo smrt in izumrtje na načine, ki jih poznamo iz kolonialnih predstav o vedno 

izginjajočih Staroselkah_cih«. Beseda vrsta, za Haraway tako »zaudarja po rasi in spolu; in kjer 



172 

 

in kadar se vrste srečajo, je treba to dediščino razvozlati in znotraj razlik in med njimi poskušati 

vzpostaviti boljše vozle spremljevalnih vrst«. Kar nas Haraway s tem opominja, je to, da se kot 

»družabne vrste« moramo naučiti živeti intersekcijsko, namesto, da bi se trudile_i vse vrste 

združiti v eno samo (prav tam). Haraway torej nasprotuje diskurzom o tem, da smo vsi eno, vsi 

enaki in podobno, tako kot pove tudi Braidotti (2019a, str. 62): »me_i-smo-(vse_i)-skupaj-v-

tem-ampak-me_i-nismo-en_a-in-ista_i«. 

Za Haraway (2016b, str. 103) ne more obstajati samo »ena spremljevalna vrsta«, saj za eno 

vrsto morata obstajati vsaj dve in to »je v sintaksti, to je v mesu«. Pri psih, denimo »gre za 

neizogibno, protislovno zgodbo o odnosih [relacijah] – so-ustvarjalnih odnosih, v katerem 

noben od partnerjev ne obstaja pred relacijami, relacije pa nikoli niso opravljene enkrat in za 

vselej« (prav tam, str. 103-104). 

Gre torej za »življenje z živalmi, živeti v njihovih/naših zgodbah, poskušati povedati resnico o 

odnosu, sobivati z aktivno zgodovino: to je delo spremljevalnih vrst, za katere je »relacija« 

najmanjša možna enota analize« (Haraway, 2016b, str. 111). In pri relacijah gre za pomembno 

drugost (ang. significant otherness) in to na vseh ravneh: »To je etika ali morda bolje način 

pozornosti, s katero moramo pristopiti k dolgotrajnemu sobivanju ljudi in psov« (prav tam, str. 

129): 

Zdi se mi, da je biti hišni ljubljenček za psa zahtevno delo, ki zahteva samokontrolo ter 

čustvene in kognitivne spretnosti psa, ki ustrezajo spretnostim dobrih delovnih psov. 

Zelo veliko hišnih ljubljenčkov in ljudi [ki 'imajo hišne ljubljenčke'] si zasluži 

spoštovanje. Poleg tega igra med ljudmi in hišnimi ljubljenčki, pa tudi preprosto 

preživljanje časa v mirnem druženju, prinaša veselje vsem udeležencem. Zagotovo je to 

eden od pomembnih pomenov družabnih vrst. Kljub temu status hišnega ljubljenčka psa 

v družbah, kot je ta, v kateri živim, izpostavlja posebnemu tveganju - tveganju 

zapuščenosti, ko človeška naklonjenost upade, ko ima prednost udobje ljudi ali ko pes 

ne izpolni fantazije o brezpogojni ljubezni. (prav tam) 

Za Donno Haraway je pomembno, da se naučimo biti od sveta (ang. wordly), tako, da se 

spoprimemo z običajnim (Haraway, 2008, str. 3), s trenutki srečanja z mačko, psom, črvom, 

mravljo, martinčkom, reko, rastlino ... Kot zapiše »sem bitje blata in ne neba« (prav tam). Prav 

tako nas je vedno več kot samo 'en', saj število drobnih spremljevalk_cev, sopotnic_kov večje, 

od 'nas samih': »Biti eden vedno pomeni postati z mnogimi« (prav tam, str. 4). 



173 

 

Živeti skupaj, so-bivati, so-postajati, so-obstajati s spremljevalnimi vrstami, z živalmi 

spremljevalkami, sopotnicami vedno pomeni dvojnost, konstituiranje v medsebojnem 

delovanju, v intra-akciji: »partnerke_ji ne predhodijo srečanja, vrste vseh vrst, živih in neživih, 

so posledica plesa srečanj, ki oblikuje subjekt in objekt« (Haraway, 2008, str. 4). 

In zato je pomembno, da se spoštujemo, »respecare« (Haraway, 2008, str. 19), izvajamo dejanja 

spoštovanja:  

Upoštevati, odzvati se, vzajemno pogledati nazaj, opaziti, biti pozoren, vljudno 

upoštevati, spoštovati: vse to je povezano z vljudnim pozdravljanjem, s konstituiranjem 

polisa, kjer in ko se vrste srečujejo. Povezati spremljevalca in vrsto v srečanju, v 

spoštovanju in upoštevanju, pomeni vstopiti v svet postajanja z, kjer gre prav za to kdo 

in kaj je [kdo in kaj]. (prav tam) 

Če torej govorimo o soodvisnosti, govorimo o soustvarjanju sveta, o igri, ki je igra odziva in 

spoštovanja:  

To je igra spremljevalnih vrst, ki se učijo biti pozorne. Iz potrebne igre ni izključenega 

veliko, ne tehnologije, trgovin, organizmov, pokrajine, ljudstva, praks. Nisem 

posthumanist; sem to, kar postanem s spremljevalnimi vrstami, ki pri ustvarjanju 

sorodstva in vrste delajo zmedo iz kategorij. Resnično kvir soigralke_ci v smrtni igri. 

(Haraway, str. 2008, str. 19) 

Morda bi tako lahko celo rekli, da smo, v zoe-egalitarizmu (Braidotti, 2013) v bistvu »v vozlu 

vrst, ki se medsebojno tvorijo v plasteh vzajemne kompleksnosti [...]« (Haraway, 2008, str. 42). 

Cenjenje kompleksnosti, kot zapiše Haraway (prav tam), je seveda dobrodošlo, vendar je za njo 

potrebno še kaj več. Ugotoviti, kaj pa bi to lahko bilo pa je ravno 'naša' naloga, naloga 

spremljevalnih vrst ali kot zapiše: »to je vprašanje kozmopolitike (ang. cosmopolitics), učenja 

»vljudnosti« v odgovornem odnosu do vedno asimetričnega življenja in umiranja ter negovanja 

in ubijanja« (prav tam).  

Zavezništva, kot jih želi Braidotti (2013) v postčloveških časih, so lahko sorodstvene vezi, ki 

pa ni krvno sorodstvo. Kot zapiše Čičigoj (2019, str. 2):  

Haraway je vselej skušala artikulirati možnost drugačne, neizkoriščevalske, nezatiralske 

oblike skupnostnega življenja in tkanja medsebojnih odnosov iz »trebuha pošasti« (kot 

pravi) oz. situacije, ki nikoli ni »nedolžna«, etično nesporna, ampak vselej politično 

kompleksna in težavna. Pri tem je iskala besedo, ki bi lahko izrazila umeščenost v 



174 

 

odnosnost, ki ni stvar osebne odločitve, ki ni stvar tega, s kom se strinjamo in s kom ne, 

kdo nam je všeč in kdo ne, ampak tega, v kakšno sredino, v kateri kraj, s kakšno prtljago 

preteklosti smo vrženi. Iskala je torej besedno figuro, ki bi označevala vezi, ki od nas 

terjajo skrb, vprašanja, ki od nas terjajo sposobnost odgovora/odgovornosti (response-

ability), ne glede na to, ali nanje želimo odgovarjati ali ne.  

Sorodstvo je za Haraway (2016a, str. 2) namreč divja kategorija, ki si jo, kot zapiše »različni 

ljudje na vse pretege prizadevajo udomačiti«. Sama si želi t. i. čudaških sorodstev (ang. oddkin):  

Ustvarjanje čudaških sorodstev in ne ali vsaj poleg botrskih (ang. godkin) ter 

genealoških in biogenetskih družin, povzroča težave pri pomembnih stvareh, kot je na 

primer to, komu je človek dejansko odgovoren. Kdo živi in kdo umre ter kako v tem in 

ne v tistem sorodstvu? Kakšno obliko ima to sorodstvo, kje in koga povezujejo in 

razvezujejo njegove linije in kaj potem? Kaj je treba presekati in kaj povezati, če želimo, 

da imajo možnosti za razcvet več vrst na Zemlji, vključno s človeškimi bitji in bitji, ki 

niso ljudje, v sorodstvu? (Haraway, 2016a, str. 2) 

Ko ustvarjamo čudaška sorodstva, ko vztrajamo s težavo, smo vse_i, kot zapiše Haraway 

(2016a, str. 29) odgovorne_i za oblikovanje pogojev za razcvet več vrst v »strašnih in včasih 

tudi veselih zgodovinskih dogodkih, vendar se ne moremo vsi odzivati na enak način. Razlike 

so pomembne – v ekologijah, gospodarstvih, vrstah in življenjih« (prav tam). 

In vztrajanje s težavami je »večvrstno postajanje z« (ang. multispecies becoming with) (str. 63), 

saj nič ni zares »avtopoetsko ali samoorganizirajoče se«, prej je vse simpoetsko (ang. 

sympoietic):  

Zemljani nikoli niso sami. To je radikalna implikacija sympoiesis. Sympoiesis je beseda, 

ki je lastna kompleksnim, dinamičnim, odzivnim, umeščenim, zgodovinskim sistemom. 

To je beseda za so-ustvarjanje svetov, v družbi. Sympoiesis zajema autopoiesis ter jo 

generativno razvija in razširja. (Haraway, 2016a, str. 58) 

Vztrajanje s težavo na umirajoči zemlji. Kot zapiše Deborah Bird Rose (2011, str. 5):  

Menim, da je sedanja kriza izumiranja katastrofalna za Zemljo, ki je ni mogoče odpraviti 

in je v tem smislu ni mogoče popraviti, vendar pa smo se nanjo dolžni etično odzvati, 

kar vključuje usmeritev k drugim v upanju, da bomo vsaj delno popravili nastalo škodo. 

»Obračanje naproti« [ang. turning toward] (Tikkun) je v Fackenheimovi filozofiji etika 

gibanja za srečanje, pripravljenost, da se postavimo v položaj, v katerem smo na voljo 



175 

 

klicu drugih. To je pripravljenost na dialog, pripravljenost na odgovornost, izbira 

srečanja in odziva, obračanje proti in ne vstran.  

Z drugimi besedami, ko se obračamo naproti, v smer nekoga (drugega, živali), gre pri tem za 

»etično prakso, ki priznava zgodovino oddaljenosti in nesreč, a se kljub temu poskuša odzivati 

na trpljenje in veselje drugih ter na življenje in smrt drugih« (Rose, 2011, str. 12). Pri tem gre 

vedno za situiranost v zgodovino in odnos, zato si prizadeva popraviti odnose, da bi ustvarjale_i 

svetove, ki so gostoljubni za življenje (prav tam, str. 12-13). 

Če želimo razmišljati o 'naših' odnosih z živalmi v času izumiranja s stališča sorodstva, to 

pomeni, da moramo odpirati »radikalno izzivalna vprašanja« (Rose, 2011, str. 11):  

Kakšna je naša vloga v tem svetu? Če so drugi pomembni, kot se zdi, kaj pa mi? Ali 

smo pomembni, in če smo, zakaj? Kaj bi morali storiti? To so vprašanja, ki nas pripeljejo 

do etike. (prav tam) 

Vsa živa bitja se, kot zapiše Rose (2011, str. 12), ukvarjamo z ustvarjanjem in razgrajanjem 

sveta. Mogoče nas ob tem lahko vodijo naslednja vprašanja: »Ali je vzajemnost trajna? Ali jaz 

in drugi uspevajo? Ali so možnosti za življenje večje?«  

Etika tako za Rose (prav tam) postane t. i. »interaktivna drama srečanja in prepoznavanja«, v 

katere se moramo vključevati, odpirati se za take intenzivne drame srečanja in prepoznavanja, 

saj se tam dogaja ustvarjanje sveta, transformativni procesi, ki so procesi etike »biti dotaknjen 

in se odzvati«.   

Eden izmed načinov kako misliti o tem je ravno skozi sorodstvo (Rose, 2011, str. 50), saj: 

[Nas umešča] tukaj na Zemljo in zatrjuje, da nismo sami v času ali prostoru: doma smo 

tam, kjer je nastala naša vrsta življenja (zemeljsko življenje), in tako smo člani 

prepletenih generacij zemeljskega življenja, generacij, ki si sledijo v času in prostoru. 

(prav tam) 

Zahodnjaki smo se, še zapiše avtorica (prav tam), »poimenovali Homo sapiens sapiens––

misleča žival. Aroganca je očitna, vendar vsebuje tudi domačo resnico: smo vrsta (vsekakor ne 

[ena in edina vrsta], ki želi vedeti« (Rose, 2011, str. 50). Etična vprašanja v svetu povezanosti 

se namreč začnejo pri tem, kako ceniti razlike med ljudmi in drugimi, hkrati pa tudi razumeti, 

da smo vsi soodvisni:  



176 

 

Kako sodelovati pri oblikovanju sveta med različnimi vrstami? Kako si prizadevati za 

oblikovanje sveta, ki bo izboljšal življenja drugih? In kako vse to početi v času 

izumiranja, ko se moramo zavedati, da živimo sredi uničenja drugih? (Rose, 2011, str. 

51) 

Odgovornost, o kateri pišem že vseskozi, v tem smislu tako »ni več združevalna abstrakcija, 

korelat suverene svobode, ki bi človeški subjekt ločila od vseh drugih prebivalcev te zemlje,« 

ampak od 'nas' »zahteva, da se naučimo poslušati, da bi bili sposobni slišati in se odzvati« 

(Stengers, 2022, str. 54). 

Trenutke srečanja, kot jih ponujam v tem delu lahko razumemo tudi kot figuracije tovrstne 

odgovor-nosti, odzivnosti, sposobnosti odgovarjanja. Figuracije, kot sem že zapisal, so lahko 

pripomočki k razmišljanju kompleksnosti, teoretske fikcije, s katerimi lahko so-delujemo, so-

ustvarjamo onkraj hierarhičnosti in binarnosti, so nam lahko orientacijske točke proti svetovom, 

kjer biti drugačen od ni obsodba in razmišljanje, ki je drugačno ne pomeni nujno, da je vredno 

manj kot standardna norma Moškega (ang. Man)/Antroposa (Braidotti, 2022, str. 212-213). 

Figuracije, conceptual personae, kot zapiše Braidotti (2002, str. 13) namreč niso metafore, saj 

so materialno vdelani utelešeni opisi relacij moči, ki na ustvarjalni ravni lahko »izražajo stopnjo 

spreminjanja, transformacije ali afirmativne dekonstrukcije moči, v kateri živimo«. Figuracije 

namreč »materialno utelešajo stopnje metamorfoze subjektnega položaja v smeri vsega tistega, 

za kar falocentrični sistem ne želi, da bi postajale_i«. S figuracijami si lahko zastavljamo nova 

vprašanja kot so:  

kako izumiti nove miselne strukture? Kje se konceptualne spremembe začnejo? Kaj so 

pogoji, ki jo lahko povzročijo? Ali je model znanstvene racionalnosti primeren okvir za 

izražanje nove subjektivitete? Ali je model umetniške ustvarjalnosti boljši? Kako deluje 

na družbeno domišljijo? (prav tam) 

Trenutke srečanja lahko tako mislimo skupaj z Deleuzom in Guattarijem, z Barad, Haraway, 

Rose, Čačinovič Vogrinčič idr., z ustreznim difrakcijskim aparatom, pa verjetno še s kom 

/čim. Difraktivno branje namreč pomeni spoštljivo branje različnih tekstov, pristopov enega 

skozi drugega v relacijskem smislu in iskanje kreativnih in nepričakovanih provokacij, ki jih 

potem poskušamo okrepiti (Murris in Bozalek, 2019, str. 873) tako, da postajamo skupaj z 

različnimi teksti (prav tam, str. 881). 

Pisanje skozi trenutke srečanja razumem kot post-antropocentrično pisanje (Livholts, 2023), 

postkvalitativno raziskovanje (St. Pierre, 2018), feministično-novomaterialistično 



177 

 

posthumanistično postkvalitativno raziskovanje (Murris, 2021, Taylor, 2021), ki upošteva 

difraktivno 'metodologijo' (Barad, 2007) in raziskuje pesniško (Prendergast, 2009), ali 

preprosto: eksperiment v pisanju post-antropocentričnega (in postkvalitativnega) socialnega 

dela.  

Na nek način podoben in domiselni eksperiment oz. rekonfiguracijo socialnodelavske etike 

skozi »posthumanistični in post-antropocentrični imaginarij« ponujata Bozalek in Hölscher 

(2023, str. 369), ki sta uporabile figuracijo postajanje hobotnica (ang. becoming-octopus). Kot 

zapišeta (prav tam, str. 370), je za njiju postajanje hobotnica t. i. konceptualna persona (ang. 

conceptual personae), ki skozi razmišljanje, pisanje in plavanje lahko rekonfigurira etiko s tem, 

da predlaga »radoveden, igriv, nelinearen in tipajoč (ang. tentacular), vendar pozoren in [...] 

generativen miselni eksperiment z več vrstami« (prav tam). Ne gre za to, da bi skozi postajanje 

hobotnica lahko v socialnem delu dobile_i vse odgovore na vprašanja, vendar gre bolj za 

upanje, da bo na pomemben način konfiguracija izzivala in vplivala na bralstvo na do sedaj še 

nemišljene načine. Veliko se namreč lahko naučimo o etiki socialnega dela, če upoštevamo 

različnih srečanja z več vrstami kot so: »Vivienina vsakodnevna srečanja in strastna potopitev 

s hobotnicami med vsakodnevnim plavanjem v morju in prostim potapljanjem« in »s 

spoznanjem, da so ljudje tesno prepleteni z odnosi med več vrstami« (prav tam, str. 373). 

Avtorici (prav tam, str. 378) zapišeta, da so hobotnice »nenavadne«. Kot del družine 

glavonožcev namreč veljajo za zelo inteligentne, imajo velike možgane in so sposobne 

kognitivnih funkcij visokega reda (kot je reševanje problemov). Hobotnice ne samo, da se  

zavedajo svoje okolice, temveč se z njo »aktivno ukvarjajo, se z njo igrajo, jo prepoznavajo in 

spreminjajo ter se oblikujejo in preoblikujejo kot del sveta«. Hobotnice imajo namreč zapleten 

živčni sistem, »v katerem so nevroni razporejeni po celotnem telesu, vključno s tipali, v katerih 

je tri petine nevronov, ki imajo občutek za okus in dotik ter lahko delujejo tako posamično kot 

skupaj« (Bozalek in Hölscher, str. 377). Prav tako imajo hobotnice, kot zapišeta »trd kljun 

(podoben papagajevemu), s katerim lahko grizejo, in nimajo lupine«, zaradi tega so »ranljive 

za plenilce - na primer tjulnje, morske pse in ljudi –, vendar imajo tudi edinstvene sposobnosti, 

s katerimi se lahko zaščitijo in plenijo druge« (prav tam, 378). 

Njihova sposobnost spreminjanja barve in oblike, sposobnost, da se zlijejo z okoljem, v katerem 

se znajdejo, kot zapišeta (prav tam, str. 381) kaže, da so hobotnice dejavna bitja, ki so vedno že 

prepletena z drugimi pojavi, niso »v svetu, temveč so del sveta« (prav tam). To je pomembno 

za socialno delo, saj kot zapišeta:  



178 

 

Če bi se socialno delo lahko ukvarjalo z nedolžnim eksperimentiranjem in tveganimi 

srečanji, bi bilo morda v boljšem položaju, da bi bilo zavezano in odgovorno za to, kar 

je potrebno za boljše življenje in umiranje na našem poškodovanem planetu. 

Preoblikovanje socialnega dela s postajanjem hobotnica je ostro opozorilo, da ljudje ne 

živimo zunaj narave, ampak smo njen del. (prav tam, str. 382)  

Postajati hobotnica, za Bozalek in Hölscher (prav tam) pomeni priznati, da se »jaz in ne-jaz 

intraaktivno soustvarjata,« pri čemer je ključno upoštevati razliko drugega. Prav tako pa so za 

avtorici (prav tam, str. 386):  

Hobotnice [...] popolne spreminjevalke oblik, ki so večdimenzionalno odprte za 

nedoločljiva bitja in postajanja. Takšen občutek nedeterminiranosti lahko socialnim 

delavkam_cem pomaga premagati občutek samozadovoljstva ali ohromljenosti glede 

tega, kaj se dogaja na našem poškodovanem planetu in kaj to lahko pomeni za naše delo. 

(prav tam) 

Socialno delo, ki bi postajalo hobotnica, bi morda lahko doseglo, kot zapišeta (prav tam, str. 

390) »prefinjeno občutljivost, ki je odprta in živa za vsa srečanja« in s tem postalo pozorno: 

na časovnost, tj. na to, kako nas nasilje iz preteklosti še naprej preganja v sedanjosti in 

bo vedno vplivalo na prihodnost, hkrati pa ohraniti radikalno odprtost in dejavno 

delovati v smeri pravičnosti, ki še pride. 

Na kratko postajanje hobotnica nam lahko pomaga odpravljati pomanjkanje domišljije v 

socialnemu delu (prav tam). 

 

od socialne do trans-vrstne pravičnosti 

 

Premik od humanističnega, modernističnega in antropocentričnega modela socialnega dela 

proti zelenemu in kritičnemu zelenemu, post-antropocentričnemu socialnemu delu bi zahteval 

premik (vsaj) od socialne pravičnosti do okoljske pravičnosti (zeleno socialno delo), do 

ekološke pravičnosti (globoko socialno delo) in trans-vrstne (socialne) pravičnosti. 

Besthorn, Koenig, Spano in Warren (2017, str. 146) zapišejo, da se konvencionalne ideje o 

socialni pravičnosti v socialnem delu nanašajo na človekove pravice in dolžnosti, ki so v veliki 

meri izolirane od okoljskih in ekosistemskih zadev (ang. concerns). Besthorn (2012, str. 254) 



179 

 

povzema slovar socialnega dela (ang. The Social Work Dictionary), ki definira socialno 

pravičnost kot: »idealno stanje, v katerem imajo vsi člani družbe enake osnovne pravice, 

zaščito, priložnosti, obveznosti in socialne ugodnosti«, prav tako pa »socialna pravičnost 

vključuje zagovorništvo za soočanje z diskriminacijo, zatiranjem in institucionalnimi 

neenakostmi«.  

Kot zapiše Atteberry-Ash (2022, str. 38), je zaveza k socialni pravičnosti kodificirana v etičnih 

predpisih in izobraževalnih politikah profesije socialnega dela. V kodeksu etike socialnih 

delavk_cev v Sloveniji (Društvo socialnih delavk in delavcev Slovenije, 2021), je socialna 

pravičnost (in humanost) izpostavljena kot ena izmed temeljnih vrednot socialnega dela (poleg 

spoštovanja človekovega dostojanstva in integritete, spoštovanja raznolikosti in poklicne 

integritete). Kot piše v kodeksu etike:  

Socialne delavke in socialni delavci se zavzemajo za vzpostavljanje življenjskih razmer, 

ki omogočajo vsem ljudem dostojno življenje in ohranjanje osebnega dostojanstva. Pri 

tem aktivno, proaktivno in soustvarjalno sodelujejo pri izboljšanju teh razmer in 

opozarjajo na družbeno nepravičnost, neenako dostopnost do ključnih virov, na krivične 

in zatiralske institucionalne ali druge prakse, ki slabšajo položaj ljudi ter jih 

stigmatizirajo. (Društvo socialnih delavk in delavcev Slovenije, 2021, str. 2) 

Kot pa izpostavlja Atteberry-Ash (2022, str. 38-39), pa neglede na to, da je sam koncept 

socialne pravičnosti kodificiran v uradnih dokumentih, v socialnem delu ni konsenza o tem kaj 

socialna pravičnost sploh pomeni za socialne delavke_ce. Ob tem avtorica (prav tam, str. 40) 

opozarja, da lahko manjko razumevanja socialne pravičnosti prispeva k vzdrževanju 

nepravičnosti, h kateri lahko prispevajo tudi socialne delavke_ci in izobraževalke_ci (denimo 

v primeru diskriminacije temnopoltih, LGBTQIA+ oseb). Besthorn, Koenig, Spano in Warren 

(2017, str. 148) k temu dodajajo še to, da nekatere_i strokovnjaki_nje s področja socialnega 

dela socialno pravičnost opredeljujejo kot »enakost ali idealno stanje«, kjer naj bi vse_i člani_ce 

družbe imele_i enake osnovne pravice, zaščito, obveznosti in socialne ugodnosti, druge_i se 

sklicujejo na »porazdelitev bogastva in moči na podlagi potreb« kot temelj enakosti ali 

pravičnosti, tretje_i pa enakost in pravičnost uporabljajo izmenično. Atteberry-Ash (prav tam, 

str. 45) ob tem še poudarja, da je potreben kritični pristop k socialni pravičnosti, kar je v 

politični atmosferi, v kateri se nahajamo nuja oz. kot zapiše: »čas je, da se združimo kot stroka 

in preučimo vrednote, ki nas utrjujejo na naših potovanjih kot socialnih delavk_cev«.  



180 

 

Braidotti (2022, str. 217) zapiše, da sta »[ž]elja po socialni pravičnosti in prizadevanje za boljši 

svet [...] globoki želji« in nista zgolj »besedi na papirju, temveč materialno vgrajeni projekciji 

drugih načinov, kako postati človek, v njihovi kompleksni, umazani materialnosti«. Socialna 

pravičnost lahko po Braidotti (prav tam) mobilizira »strasti, ki kličejo po možnih prihodnostih«.  

Koncept okoljske pravičnosti (ang. environmental justice) se po drugi strani ukvarja z idejo, 

da naravni sistemi in viri morajo biti »ohranjeni in zaščititi, da bi zagotovile_i stalen 

gospodarski razvoj in socialno stabilnost« (Besthorn, Koenig, Spano in Warren, 2017, str. 146). 

Okoljska pravičnost je pomembna tudi za Dominelli in zeleno socialno delo (Dominelli, 2012). 

Kot zapiše Dominelli (prav tam, 6. poglavje) je za prenovo sedanjega sistema pomoči potrebna 

solidarnost, ki priznava »priznava soodvisnost med ljudmi in naravnim okoljem« ter »vključuje 

socialno in okoljsko pravičnost ter človekove pravice, podpira obveznost skrbeti za druge in 

okolje ter pravico do skrbi za druge in okolje, pa tudi odgovornost za skrb za oboje«. 

Ekološka pravičnost, kot jo pojmujejo Besthorn, Koenig, Spano in Warren (2017, str. 146) pa 

postavlja naravni svet v »središče vseh pravičnih razmislekov o družbenem in okoljskem 

delovanju«, zato zavrača, da bi zgolj ekološko pravičnost »preprosto dodali socialni 

pravičnosti«, saj uresničevanje ekološke pravičnosti »[z]ahteva korenito preusmeritev odnosa 

človeštva do naravnega sveta in tega, kako uravnovesiti upravičene in konkurenčne zahteve po 

pravičnem obstoju, ki zagotavlja trajno blaginjo človeškega in nečloveškega sveta«. Podobno 

je Besthorn (2012, str. 255) pisal že o t. i. globoki pravičnosti (ang. deep justice) oz. o 

ekocentrični pravičnosti. Zanj je tovrstna konceptualizacija pravičnosti pomembna saj:  

Postavlja pod vprašaj etično držo, ki daje prednost človeški vrsti, bodisi opredeljeni kot 

individualni ego (egocentrični) bodisi kot družbeni kolektiv (homocentrični), saj meni, 

da imajo nečloveške vrste – rastline, živali in celotni ekosistemi – svojo notranjo 

intrinzično vrednost. (prav tam) 

Globoka pravičnost, kot jo za socialno delo želi Besthorn (prav tam) prepoznava, da so »vse 

stvari v vesolju vpete v zapleteno mrežo medsebojnih povezav med človeškim in nečloveškim« 

in da ima vse intrinzično vrednost in moralno veljavo«. Z ekocentrično pravičnostjo se namreč 

ukvarjamo s »splošnim stanjem bivanja«, ki je za Besthorna (prav tam) »bistvena podlaga za 

moralno upoštevanje« in ne toliko razvoj pravic, dolžnosti in obveznosti do tistih entitet, ki jim 

je bilo priznano upoštevanje«. 

Ta razmislek je tako pomemben za samo naslavljanje antropocentrizma, hkrati pa je pomembno 

razumeti, da dominacija in različna izkoriščanja obstajajo sočasno in da se različni -izmi med 



181 

 

seboj tako prepletajo kot podpirajo. Prepoznavanje obojega nam lahko v socialnem delu nudi 

izstop iz omejenega razumevanja temeljne vrednote socialne pravičnosti, ki je trenutno 

osredotočena zgolj na človeške živali (Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 95–96). V nadaljevanju 

se bom tako osredotočil še na trans-vrstno (socialno) pravičnost kot jo konceptualizirata 

Matsuoka in Sorenson (2014).  

Da bi preučila človeško-živalske interakcije kot družbene prakse in kot institucionalne razmere 

(ang. institutional conditions) Matsuoka in Sorenson (2014, str. 70) črpata iz del Iris Marion 

Young (2011, kot navedeno v Matsuka in Sorenson, 2014) o socialni pravičnosti, ki razume 

zatiranje kot poglavitni faktor pri ustvarjanju socialne nepravičnosti (drug pomemben 

institucionalni pogoj, je v njenem razumevanju dominacija). Nadalje konceptualizira zatiranje 

preko petih »obrazov«, ki so izkoriščanje, marginalizacija, nemoč (ang. powerlessness), 

kulturni imperializem in nasilje. V takem razumevanju nasilje, na primer, ni obraz zatiranja 

zgolj zaradi določenih nasilnih dejanj, ampak je pomembno pogledati na družbeni kontekst, ki 

jih omogoča in podpira (Young, 2011, str. 61-62, kot navedeno v Matsuka in Sorenson, 2014, 

str. 70). Avtorici_ja tako na podlagi tega razumevanja definirata trans-vrstno socialno 

pravičnost kot »upoštevanje interesov vseh živali (vključno z ljudmi), da bi dosegl[e_]i 

institucionalne razmere brez zatiranja in dominacije« (Matsuka in Sorenson, 2014, str. 70). 

 

V ideološkem okvirju specizma ter na podlagi organiziranosti, kot jo za svoje potrebe zahteva 

kapitalizem, Matsuoka in Sorenson (2014, str. 71) trdita, da so »druge« živali videne zgolj kot 

blago in viri za človeško rabo, njihova življenja pa so videna kot potrošna in »pobijamo jih na 

milijarde«. Preko petih »obrazov« zatiranja avtorici_ja orišeta zatiranje v relaciji do »drugih« 

živali (str. 71–75): 

 

1. Izkoriščanje: Nanaša se na proces prenosa rezultatov dela ene družbene skupine v korist 

druge (Young, 2011, str. 49 kot navedeno v Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 71), pri 

čemer lahko to obliko zatiranja pri ljudeh opazimo na primer pri delavskem razredu, 

ženskah in rasiziranih skupinah in je jasno razvidna pri živalih, če pogledamo na to, da 

iz živali pridobivamo meso, mleko, usnje, volno, smo jih v določenih primerih 

uporabljali za transportacijo, v vojnah, jih uporabljamo kot orodja za raziskovanje ter 

sredstva za pridobivanje dobička v akvarijih, cirkusih, industrijah dirk in živalskih 

vrtov, delo v policiji, vojski (Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 71–72): »Njihova telesa 

in njihovo delo se izkoriščajo za človeško korist. Živali zaradi izkoriščanja trpijo 



182 

 

pomanjkanje, tako kot ljudje delavci, ampak dobesedno delajo do smrti, ko so 

konzumirane« (Matsuoka in Sorenson, str. 72). 

2. Marginalizacija: Definirana kot izključevanje ljudi iz koristnega sodelovanja v 

družbenih življenjih, ki so potem potencialno izpostavljeni materialni deprivaciji ali 

celo eksterminaciji (Young, 2011, str. 53, kot navedeno v Matsuoka in Sorenson, 2014, 

str. 72), ki jo Matsuoka in Sorenson (2014, str. 72–73) opazita tudi na primeru 

nezaželenih in odvrženih mačk in psov, dirkalnih živali, ki so prepočasne ali prestare za 

ustvarjanje dobička in so zapuščene ali prodane v klavnice ter tako imenovanih 

»nadležnih« živali, kot so gosi, rakuni ter druge mestne divje živali, za katere se šteje, 

da so posegle v človeško lastnino in so pogosto preseljene v neznane habitate, ali se jih 

ubija in sistematično izloča, ker so razumljene kot neprimerne za ljudi, pri čemer vidita 

paralele s kolonizacijo in eksterminacijo Staroselk_cev.  

3. Ne-moč: Če jo razumemo kot pomanjkanje avtoritete, statusa in občutka sebe (Young, 

1990, str. 57, kot navedeno v Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 73), lahko to povežemo 

s tem, da živali pogosto nimajo nadzora nad svojim življenjem, njihova varnost pa je 

zagotovljena zgolj preko interesov ljudi, prav tako pa so v primerih industrijskega 

kmetijstva ne-človeške živali nadzirane od začetka življenja, z genetsko vzrejo in 

modificiranjem teles, življenja v kletkah, do zakola (Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 

73). Ob tem avtorici_ja vidita povezavo tudi s suženjstvom Afričank_ov, kjer so bili 

sužnji videni zgolj kot lastnina.  

4. Kulturni imperializem: Gre za situacije, ko perspektive dominantne skupine postanejo 

nevidna norma, medtem, ko so podrejene skupine videne kot Druge, deviantne in 

inferiorne, kar je kot zapišeta Matsuoka in Sorenson (2014, str. 73–74), lahko 

razumljeno kot sam specizem, saj so se ljudje definirali v nasprotju z drugimi živalmi 

ter sebe konstruirali kot superiorne, z lastnostmi, ki jih v temelju ločujejo od njih. Ne-

človeške živali so tako postale simbol drugosti, kar se kaže tudi v rasističnih 

poimenovanjih ne-belih ljudi kot živali.  

5. Nasilje: Razumljeno kot sistemsko, se kaže v ubijanju milijard živali letno v klavnicah, 

ribji industriji, krznarskih farmah itd., hkrati pa je tako nasilje sprejeto, saj živali niso 

videne kot vredne enakega moralnega obzira kot ljudje, prav tako pa smo do tovrstnega 

nasilja pogosto brezbrižni, saj na podlagi njega dobimo produkte za človeško rabo 

(Matsuoka in Sorenson, 2014, str. 74–75). 

Na podlagi tega lahko prepoznamo antropocentrično naravnanost socialnega dela, če le-to 

govori o socialni pravičnosti, ob tem pa spregleda zatiralne prakse, ki se dogajajo ne-človeškim 



183 

 

živalim. Ob tem postane jasno, da tako v širši družbi kot v stroki socialnega dela o(b)staja 

prostor, da se boj za socialno pravičnost razširi na vse vrste, kar bi od nas zahtevalo še dodatno 

prepoznavanje vseh ostalih krivičnosti ter njihovo prepletenost.  

Matsuoka in Sorenson (2014, str. 75) navajata še štiri razvoje v družbi, ki jih socialno delo 

lahko vzame za možnost premisleka o odnosu do drugih živali, in sicer: prepoznavanje močnih 

vezi, ki prispevajo k našemu zdravju in blagostanju, prepoznavanje povezav med nasiljem živali 

in ljudi, prepoznavanje živalske kognitivne, čustvene in socialne kompleksnosti ter 

vključevanje živalskih pravic v družbena gibanja ter v filozofijo in teorijo.  

Zoperstavljanje specizmu in antropocentrizmu zahteva od socialnega dela, da se zavedamo tudi 

svoje pozicije in krivde kot vrste za spodbujanje in sodelovanje v zatiralski politiki »drugega« 

(Hanrahan, 2011, str. 278). Kot nas sprašujeta Matsuoka in Sorenson (2014, str. 76): 

Ali bodo socialne_i delavke_ci, ki verjamejo v socialno pravičnost, še naprej mislile_i, 

da to, da se oblačimo v živalske kože in dlako ali da se hranimo z izkoriščanjem in 

škodovanjem drugim živalim, nima nobene zveze s socialnim delom in vprašanji 

socialne blaginje? Ali še vedno vztrajamo, da so takšne zadeve preprosto stvar osebne 

izbire? 

To delo bo v prihodnje vsekakor zahtevalo, ne zgolj ogromno refleksije, potrebovale_i bi 

drugačna orodja za soustvarjanje misli in svetov ter s tem tudi 'samih' sebe. Morda lahko temu 

rečemo difrakcija, morda odgovor-nost, morda tudi (po)etika omogočanja. In morda etični 

kodeks ne bo dovolj, bo pa potrebno vztrajanje s težavo, ogromno poslušnosti in sočutja do 

vsega živega (in ne-živega), ki nas ne samo obdaja, ampak postajamo skupaj, simpoetsko, z 

različnimi hitrostmi, afekti, omogočanji, one/mogočanji, potentia in potestas.  Na prvi pogled 

se morda to zdi kot nemogoč izziv, vendar vse kaže, da se spremembe v mišljenju vsaj na neki 

ravni že dogajajo, na nas pa je da jih prepoznamo in naprej (in nazaj in v vse smeri) razvijamo 

načine ravnanja, ki bodo resnično vsem zagotavljali možnosti za razcvet.  

Zagotovitev pravic, etičnosti, kodificirane v zakon, statut, kodeks, za vsa bitja morda ne bo 

zadostoval. Potrebujemo namreč vsaj »nove genealogije, alternative teoretične in pravne 

reprezentacije novih sorodstvenih sistemov in ustrezne narative, ki se lahko kosajo s temi 

izzivi« (Braidotti, 2013, str. 80). 

Se pa etičnemu kodeksu in etičnim razmislekom, povezanim s tem, nikakor ne želim odreči. 

Zdi se mi koristno, če ne celo nujno, da za izgradnjo socialnega dela z odnosi, ki presegajo 



184 

 

človeške, razmišljamo kolektivno in etično (in poetično), da bi ostali zvesti zavezam etičnih 

načel globalnega socialnega dela (International Association of Schools of Social Work, 2019) 

o priznavanja neodtujljivega dostojanstva, zavzemanja za pravice, pravičnost. Zvesti tako 

močno, da ta in druga načela ponovno raz-mislimo, jih poskušamo razširiti onkraj (strogo) 

človeškega.  

To za sabo potegne več pomembnih in nujnih posledic v mišljenju razlike, razlikovanja 

človeških »prvih«, majoritarnih, hiperprivilegiranih in hiperločenih, statičnih, nespremenljivih, 

racionalnih ter »vseh ostalih Drugih«. Kot zapišeta Bozalek in Hölscher (2023, str. 392), mora 

socialno delo »sprejeti razliko in drugost od-znotraj (ang. difference and otherness within) ter 

si dovoliti, da se udejanja skozi srečanja z oblikami in silami življenja, ki presegajo človeka«. 

Socialno delo bi tako moralo postajati-minoritarno, postajati-ženska, postajati-otrok, postajati-

žival, postajati-rastlina, postajati-molekula, postajati-nezaznavno, postajati-čarovnica, 

postajati-animistično, postajati-poetično, postajati-hobotnica, z vsem so-postajati, so-ustvarjati, 

so-delovati, postajati spoštljiva in odgovor-na zaveznica, ki se srečuje s svetom, da postane _ 

… 

Morda pa mora biti odgovor na to vprašanje odprt, da se v odgovoru ne izgubijo členi, načini 

življenja in so-bivanja. Za začetek pa se mi zdi potrebno vsaj razširiti etičnost ravnanja na delo 

v sodelovanju z ne-človeškimi živalmi. Na ta način se sicer težko izognemo pogledu na ne-

človeška živa bitja v instrumentalnem pomenu, ki služi za izboljšanje situacije, življenjskih 

pogojev človeškega bitja, se pa morda za začetek vsaj do neke mere izognemo izvajanju nasilja 

(namernega ali nenamernega) ter se približamo post-antropocentrični drži v socialnem delu. 

Ob pisanju seminarske naloge, kjer sem začel raziskovati post-antropocentrične potenciale 

socialnega dela, sem se, kot sem že omenil, pogosto počutil nemočnega. Ob tem mi je neko 

zadoščenje prinesel izsek intervjuja, ki ga je izvedla Erika Cudworth (2011, str. 184) z enim 

izmed sprehajalk_cev psov v bližnjem parku: »[S]tvar, ki se je močno zavedam je, da imam 

moč, imam moč v tem odnosu … In nočem je zlorabiti«. Na svojo nemoč sem torej poskušal 

pogledati afirmativno ter tako zaključil z mislijo: kaj bi pomenilo za okolje in vse, ki hodijo po 

njem in v njem, če človek ne bi deloval iz pozicije moči ampak prepoznal tudi svojo nemoč?  

Mogoče pa je še prezgodaj preveč poudarjati človeško nemoč. Kot zapiše Rose (2017, G55), se 

pogosto pozabimo pogovarjati o človeški krutosti, zato avtorica vztraja, da se še naprej 

ukvarjamo z njo. Donna Haraway (2016a) nas namreč uči, kako pomembno je »vztrajati s 

težavo«, in tudi človeška krutost je težava s katero moramo vztrajati, jo premlevati, raziskovati, 



185 

 

se z njo soočati, srečati v odgovornosti do sveta samega in s tem omogočati drugačne načine 

so-postajanja. »Grozno je,« zapiše Rose (2017, str. G56), če moramo pri tem predolgo vztrajati, 

»vendar tisti, ki trpijo, ne glede na to ali so ljudje ali več-kot-ljudje, nimajo izbire. S tem morajo 

vztrajati, ker to doživljajo«. Morda smo potem 'mi' (kdor/kar-koli že vse spada pod to), ki še 

nismo »bili potegnjeni v vrtinec nasilja [...] poklicani, da ga prepoznamo, poimenujemo in se 

mu upremo; poklicani smo pričevati in nuditi skrb« (Rose, 2017, str. G56). 

Gary Lawless (1990), ameriški pesnik, je v zbirki First Sight of Land (Prvi pogled na zemljo) 

zapisal močno poezijo, ki jo navajam v dodatni raz-mislek: 

Ko živali pridejo do nas, 

ko nas prosijo za pomoč,  

bomo vedeli kaj govorijo? 

  

Ko nam rastline govore, 

v nežnem in čudovitem jeziku, 

jim bomo zmogli odgovoriti?  

 

Ko nam Zemlja sama 

poje v naših sanjah 

se bomo uspeli prebuditi in ukrepati? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

 

7. Trenutek srečanja z manjkajočimi časi 
 

najprej je bil trenutek srečanja 

kozmični ples ki se pleše 

 

Predlog skladbe: Cosmic Love – Kitaro (1978) 

Na koncu se vrnimo še na začetek. Začetek, ki je za mnogo ljudi (še danes) začetek vsega, kar 

je. Začetek vseh začetkov.  

1 V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo. 2 Zemlja pa je bila pusta in prazna, tema se 

je razprostirala nad globinami in duh Božji je vel nad vodami. (Sveto pismo Stare in 

Nove zaveze: Slovenski standardni prevod, 2008, 1 Mojzesova knjiga, 1:1-2) 

Ta začetek pa ni edini začetek, s katerim sem se srečal.  

Ta 'začetek' tako kot vsi začetki, je vedno že prežet s pričakovanjem kam gre, ampak tja 

ne bo nikoli preprosto prišel in s preteklostjo, ki še pride. (Barad, 2010, str. 244)  

Ta 'začetek' sem že uporabil na 'začetku'. Kaj pa kakšni drugi začetki? 

Na začetku je bila le vlaga, ki je postala oblaki. Veliki oče Sonce, Stvarnik 

Awonawilona, je oblake zgostil v vodo, iz katere je nato nastalo veliko morje. 

Awonawilona je s svojim telesom oplodil morje in v njem so zrasle zelene alge. Iz 

zelenih alg sta nastala zemlja in nebo. Poroka zemlje in neba ter delovanje sonca na 

zelene alge sta ustvarila vsa živa bitja. Iz najnižje od štirih zemeljskih jam so se kot jajca 

inkubirala semena ljudi in živali. Stvarnik je zagotovil dovolj toplote, da so se jajca 

izlegla in nastala so vsa živa bitja. (Bierlein, 1994, str. 67-68, kot navedeno v Cajete, 

2000, str. 35) 

Morda tudi ta začetek? »Nenadno stvarjenje vesolja, energije in življenja iz nič« (Deloria Jr., 

2002, str. 17). Ali z drugimi besedami Big Bang, »singularnost«, začetek vsega, kar na Zahodu 

poznamo kot prostor, čas in materija, ko se je začelo vesolje 13,8 milijarde let iz goste, vroče 

točke (Deel, 2024). 

V mitologijah antičnih kultur ima pri stvarjenju vesolja, zemlje, človeštva in ostalih elementov 

sveta pomembno vlogo (tudi) kaos. Za različne kulture sta tako kaos in njegov potomec, 

ustvarjalnost, generativni sili vesolja (Cajete, 2000, str. 17):  



187 

 

V majevski kozmologiji sta na primer prvi bitji sončnega ognja, Tepeu in Gucumatz, 

nastali iz temnih razburkanih voda praznine. V egipčanski mitologiji je Ra, sonce, 

vzniknil iz kaosa Nun, velikih poplavnih voda vesolja. Drug primer sta širjenje in 

krčenje, prvobitna jin in jang, ki izhajata iz prvobitne duše Velikega Tao. V kitajski 

mitologiji je ustvarjalnost povezana z devetimi zmaji, ki izhajajo iz nebeškega vrtinca 

in katerih nebeška prisotnost usmerja ustvarjalni red. [...] Vloga kaosa se v mitologiji 

po vsem svetu pojavlja tudi v zgodbah o triksterju, svetem norcu, katerega norčije nas 

opominjajo na bistveno vlogo nereda pri ustvarjanju reda. 

Ob vsem tem prostorskočasovnem kaosu in ob toliko bolj ali manj različnih 'začetkih', je morda 

smiselno, kot zapiše Barad (2017b, 57), da sam čas »pretresemo do njegovega jedra,« in 

ustvarjamo nove kolektivne imaginarije, posebej take, ki razveljavljajo razširjene predstave o 

temporalnosti, ki »razumejo napredek kot neizogiben, preteklost pa kot nekaj, kar je že minilo 

in ni več med nami« (prav tam). Sama ideja zgodovinskega napredka, ideja, da stvari gradijo 

druga na drugi in da se sčasoma izboljšujejo, postajajo bolj kompleksne ali celo boljše, je 

namreč, kot zapiše Bauman (2023, str. 16), »anomalija, če upoštevamo večino človeških kultur, 

religij, idej in civilizacij«. 

Napredek oz. vera v napredek je za angleškega političnega filozofa Johna Graya (2003, str. 4), 

vera v rabo novih moči, ki 'nam' jih omogoča znanstvena vednost, da bi se kot ljudje osvobodili 

omejenega življenja drugih živali. Še več, za Graya (prav tam) je humanistična vera v napredek 

zgolj sekularna različica krščanske vere. Kot zapiše Bauman (2023, str. 13), smo morda 'mi' 

industrializirani moderni Zahodni ljudje predolgo »skozi nize materializacij vsemogočnega, 

vsevednega in vsevidnega (po podobi katerega so bili ustvarjeni nekateri ljudje)« ustvarjale_i 

svetove po lastnih podobah. Skupaj s procesi kolonizacije, industrijske revolucije in 

globalizacije 'smo' s tovrstnimi materializacijami, ustvarjale_i nasilje (ki še traja in se ne konča) 

do zemeljskih teles, poleg vsega drugega pa so 'nas' pripeljale še do klimatskih sprememb (prav 

tam). 

Koncept časa me zanima že od nekdaj. Spomnim se, da sem se v zgodnjih študentskih letih 

večkrat pogovarjal s prijateljico o tem, kaj sploh je čas, kaj pomeni, da je čas linearen. A sploh 

je? Ga je možno misliti drugače? Kaj bi to pomenilo tako za dojemanje samih sebe kot tudi za 

teorijo in prakso socialnega dela? Včasih sem ga narisal kot linijo, ki nima konca, ne začetka, 

kot premico, včasih kot krog, včasih kot spiralo ...  



188 

 

V tem poglavju se lotevam tako imenovane metode »poskakovanja« oz. temporalne, časovne 

difrakcije, kot to pojmujeta Murris in Kohan (2021, str. 3). Za avtorici_ja pri tem gre za 

transindividualno zavezo odpravljanja krivic, storjene tistim, ki jih ni več med nami, in sicer 

»brez pretvarjanja, da je preteklost mogoče odpraviti, kot je to v pojmu potovanja skozi čas, ki 

predpostavlja linearno ureditev časa in prostora« (prav tam). Metoda časovne difrakcije ali 

preskakovanja je z drugimi besedami »umetnost opazovanja več časovnosti« in tako ne gre za 

pisanje linearne, kronološke zgodovine, temveč za sledenje »specifičnim materialno-

diskurzivnim prepletom« (prav tam). Morda lahko skozi tovrstno časovno difrakcijo vznemirim 

vsakodnevno pojmovanje časa (in s tem napredka), da bi si lahko čas osmišljale_i drugače. 

'Naša' Zahodna dediščina, dediščina tako imenovane moderne Zahodne miselnosti ima korenine 

v različnih praksah ustvarjanja pomena97 tako v antični Grčiji, kot v antičnem Bližjem vzhodu 

(Bauman, 2023, str. 15). V antični Grčiji je čas bil razumljen na raznolike načine. Platon je 

definiral chronos kot »premikajočo se sliko večnosti (aion), ki se premika glede na število« 

(Murris in Kohan, 2021, str. 9) oz. z drugimi besedami, čas, ki ga je mogoče izmeriti, kar je za 

prebivalke_ce Aten pomenilo, da so 'imele_i' dve vrsti časa: »čas popolnosti in najbolj resničnih 

bitij, Oblik, ki so aionske, večne [...] in čas nepopolnega sveta materije, postajanja v katerem 

živimo« (prav tam).  

Platonov vplivni učenec Aristotel, ki ni sprejel razlikovanja svojega učitelja, je definiral 

chronos samega po sebi, brez slik kot »število gibanja glede na »prej in potem«« (Murris in 

Kohan, 2021, str. 10). Glede na to definicijo, kot zapišeta Murris in Kohan (prav tam), je 

chronos »linija gibanja »prej-potem«, pri čemer so preteklost gibanja, ki so se že zgodila in 

prihodnost gibanja, za katere se pričakuje, da se bodo zgodila«. Čas, ki se je v antični Grčiji 

uveljavil, je ravno chronos: »linija zaporednih, sekvenčnih in nepovratnih trenutkov« (Murris 

in Kohan, 2021, str. 10), kronološki čas, kot ga v 'svoji' različici poznamo še danes kot čas, ki 

teče, se odvija, se premika »kot puščica v boju za naprednejšo prihodnost« (Murris in Taylor, 

2022, str. 135).  

Po drugi strani pa je na današnjo, moderno koncepcijo časa in iluzijo napredka, kot to 

poimenuje Gray (2003), vplivalo tudi krščanstvo, kot ena izmed najbolj vplivnih monoteističnih 

religij na Zahodu (Bauman, 2023, str. 16). Monoteizem namreč med drugim zagovarja tezo, da 

 
97 Bauman (2023) religije obravnava kot nastajajoče se, kolektivne prakse, ideje, navade in obrede, ki ustvarjajo 

pomen – to pomeni, da tovrstne prakse niso ustvarjene iz nič, niti niso ustvarjene s strani posameznice_ka, temveč 

se: »v nenehnem in kolektivnem procesu soustvarjanja (skozi generacije človeškega in nečloveškega življenja) 

[...] pojavljajo kot močne in zelo resnične ravni resničnosti, ki na različne načine vplivajo na postajanje planetarnih 

teles« (prav tam, str. 14). 



189 

 

obstaja zgolj »ena resničnost, en čas, ena resnica« in s tem vpliva na »monološke načine 

razmišljanja in univerzalizem« (prav tam).  

Kot opisuje Deloria Jr. (2004, str. 160) nam: 

Sveto pismo [...] pripoveduje le o zgodovinskih dogodivščinah majhne skupine 

puščavskih plemen, ki so za kratek čas ustanovila majhno kraljestvo sredi večjih 

imperijev. Opisuje njihove politične spopade na Bližnjem vzhodu med približno letom 

2400 pr. n. št. in začetkom krščanske dobe. Ta zgodovina naj bi razkrivala božanski 

načrt za vso stvarstvo, vključno s človeštvom, ki je bilo zasnovano pred začetkom 

Geneze in bo v prihodnosti dovršeno (ang. consummated) z uničenjem fizičnega sveta 

in njegovo preobrazbo v nov in nenavaden svet [...].  

Če v monoteističnih religijah, kot zapiše Bauman (2023, str. 16), »Bog deluje za nas in si [tako] 

lahko prizadevamo za odrešitev v tem življenju, potem [...] moramo biti sposobni trditi, da 

napredujemo proti nečemu: novemu stvarjenju, odrešitvi, življenju po smrti, drugemu prihodu« 

(Bauman, 2023, str. 16). Zgodovina odrešenja (ang. salvation history) je tako za Bauman (prav 

tam) tudi zgodovina stvaritve (ang. creation history) ali z drugimi besedami »zgodovina 

Zemlje« (Deloria Jr., 2004, str. 160-161, moj poudarek):  

[...] hebrejska različica zgodnje zgodovine Zemlje je postala prevladujoča zaradi 

evangelizma prvih kristjanov. Ti so poganom prinesli Staro zavezo, da bi zagotovili 

zgodovinsko podlago za vero v Jezusa Kristusa, zaradi česar je poganski svet nekritično 

sprejel prepričanje, da je bil fizični svet ustvarjen ali oblikovan samo enkrat in da je 

kozmični čas linearen. Z zmago krščanstva nad konkurenčnimi religijami v rimskem 

svetu je Geneza postala uradna različica zgodovine Zemlje.  

Ko se je torej skozi čas krščanstvo širilo skozi Evropo in Rimski Imperij ter kasneje tudi po 

delih sveta skozi procese evropejske kolonizacije, je ta linearni čas skupaj z razumevanjem 

resničnosti in resnice bil vsiljen koloniziranim krajem in ljudem (Bauman, 2023, str. 17).  

 

 

 

 

 



190 

 

nekoč je (bilo) življenje 

in kamen je govoril 

veter je plesal na travniku 

 

nečisto je (bilo) čisto 

in železo je jokalo 

ribe so bežale pred pingvini 

 

sedaj ni ne rib 

ne pingvinov? 

kaj bi ribe dale 

da lahko bi spet bežale! 

kaj pingvini bi dali 

da lahko bi kljune napolnili! 

 

travnik je krvav 

in kamen kriči 

železo reže življenja 

 

morje je črno 

in svoboda ubija 

še dim žaluje 

 

nekoč je (bilo) življenje 

v množini 

nekoč je (bila) ljubezen 

v dajalniku  

nekoč je (bil) ples 

v nedoločniku 

 

Morda, je 'naša' dediščina, dediščina podedovana od Grkov, Rimljanov, njihovih filozofij in 

organizacijskih sposobnosti, vendar so ravno krščanska verovanja, za katere se je, kot trdi 



191 

 

Deloria Jr. (2004, str. 14-15), smatralo, da vsebujejo poleg verskega navdiha tudi natančno 

sekularno znanje, pomembno vplivala na razvoj, razumevanje in delovanje znanosti same. 

Deloria Jr. (prav tam), trdi, da Zahodna znanost nekritično sprejema določena absolutna 

prepričanja, ki »omejujejo [onemogočajo] naša intelektualna obzorja«: 

Monogeneza - zamisel, da mora vse življenje izvirati iz enega samega vira, kar je v 

religiji veljalo za stvarnika, v znanosti pa je bilo opredeljeno kot samovoljen, neviden 

proces. Čas kot resničen in linearen - izhaja iz krščanske teologije, znanost pa ga je 

nekritično sprejela kot uniformno, homogeno minevanje časa. Binarno mišljenje - izhaja 

iz aristotelske logike (»ali/ali«) in krščanske misijonarske vneme (»kdor ni z nami, je 

proti nam«). Stabilnost sončnega sistema - v našem sončnem sistemu se ni nič 

spremenilo, odkar ga je bog ustvaril ali ustvaril naše sonce. Homogenost in zamenljivost 

posameznikov - trdimo, da verjamemo, da so vsi atomi in delci enaki in da so vsi ljudje 

enaki - izhaja iz krščanske teologije in grške filozofije. (prav tam, str. 15) 

Bauman (2023, str. 14-15) zapiše, da so se Zahodni monoteizmi (med njimi torej tako tudi, kot 

prevladujoče, krščanstvo) v svetu opredeljevali v odnosu do številnih »drugih«, s katerimi so 

prišli v stik v obdobjih (evropske) kolonizacije. Ravno v kolonialni dobi se je izoblikovalo tako 

razumevanje »religije«, kot razumevanje »znanosti«, ki sta kot taka torej produkt kolonizacijske 

miselnosti:  

Religijo so začeli povezovati s tistimi sestavinami drugih kultur, ki so predstavljale 

njihove »sisteme verovanja« po vzoru monoteizma, osredotočenega na teološke ideje in 

vero v enega boga. (Bauman, prav tam) 

Z drugimi besedami, verovanja in prakse drugih ljudi so se morale skladati z znanim krščanskim 

okvirjem »enotnega stvarstva, Padca, greha, kesanja, odrešenja, odrešitve in sodbe« (Deloria 

Jr, 2004, str. 119). Kot opisuje Deloria Jr. (prav tam), so študentje zgodovine religije, poleg 

tega, da so druge 'religije' umestili evolucijsko nižje od Zahodnih religij, pogosto celo 

preoblikovali druge 'religiozne tradicije', s tem, da so jih interpretirali skozi Zahodne leče. 

Deloria Jr. (prav tam) to pripisuje želji po prednosti v spreobračanju drugih h krščanstvu, saj so 

verovanja in prakse, ki niso bile skladne s krščanskimi nauki, obravnavali kot pomanjkljive in 

s tem povzdigovali krščanstvo nadnje.  

Medtem, ko je veliko Staroselk_cev (vključno s temi, ki so jih prvotno označili kot »Ameriški 

Indijanci«) govorilo o skrivnostni energiji, za katero so verjeli, da je povsod, za doživljanje te 

energije pa so uporabljali različne izraze in ob različnih priložnostih, so jih misijonarji in 



192 

 

učenjaki prisilili, da so izbrali en sam izraz, ki ga je bilo mogoče prevesti in umestiti v kategorijo 

»Boga Očeta« (Deloria Jr., 2004, str. 119-120). Kot zapiše za primer Sioux ljudi v 'Severni 

Ameriki':  

Na primer, med številnimi besedami v jeziku Siouxov, ki so izražale najrazličnejše 

izkušnje in strahove o univerzalni, višji osebni inteligenci, so bili Siouxi prisiljeni izbrati 

»Wakan Tanka«. Njihovo prvotno pojmovanje te energije se je spremenilo v vero v 

»boga«, ki je v praksi spominjal na boga iz Stare zaveze. Tako je oče Schmidt, znani 

nemški raziskovalec zgodovine religij, vse življenje iskal pojem »visokega boga« med 

severnoameriškimi Indijanci in nazadnje šibko trdil, da so ta pojem našli predvsem v 

severni Kaliforniji. (prav tam, str. 120) 

Deloria Jr. (2004, str. 120-121) tako zapiše, da onkraj Zahodnega okvirja religija verjetno niti 

ni ustrezna kategorija, ki bi jo lahko uporabljali za preučevanje človeških kultur in njihovih 

pogledov na svet in razen na sodobnem Zahodu »praktično ni »religioznih« tradicij, ki bi 

religijo ločevale od preostalega človeškega znanja in izkušenj« (Deloria Jr., 2004, str. 121). To 

kar na splošno, univerzalistično imenujemo »religija« je namreč za Deloria Jr. (prav tam) 

»preprosto celovit svetovni nazor, ki vsebuje ideje, ki bi na Zahodu predstavljale ločene 

akademske discipline« in namesto, da bi ločevali med znanstvenimi »dejstvi« in verskim 

občutjem imajo prej »celostno vizijo sveta okoli sebe in si prizadevajo, da bi naši vrsti našli 

harmonično mesto v njem« (prav tam). 

Bauman (2023, str. 15) podobno opisuje, da so bila v tako imenovano »znanost o religiji«, v 

18. in 19. stoletju verska prepričanja razvrščena hierarhično, in sicer od monoteizma na vrhu 

do animizma na dnu, hkrati pa se je »znanost« zagovarjala nad in proti temu, kar je moderni 

Zahodni um imel za »religijo« in kaj za »magijo«.   

čas magije 

imanentnih boginj_ov 

 

Italijansko-ameriška učenjakinja Silvia Federici v znameniti knjigi Kaliban in Čarovnica: 

Ženske, telo in prvotna akumulacija (2019), kjer med drugim proučuje povezave med zgodnjim 

kapitalizmom, kolonializmom in konstrukcijo čarovništva zapiše, da v srednjem veku niso 

preganjali čarovnic, saj se sam pojem »čarovništva« ni izoblikoval do poznega srednjega veka, 

prav tako v t. i. »mračnem srednjem veku« ni bilo množičnih procesov in usmrtitev žensk 



193 

 

obsojenih čarovništva, čeprav je bilo vsakdanje življenje prežeto z magijo, ki se je je vladajoči 

razred bal vse do konca rimskega imperija, saj bi lahko bilo uporabljeno kot orodje nepokornih 

sužnjev do vladajočega razreda (Federici, 2019, str. 241).  

Kot zapiše, je magija98 temeljila na animističnem pojmovanju narave, ki ni »dopuščalo 

nikakršnega ločevanja med materijo in duhom, vesolje pa si je zamišljalo kot živ organizem, 

poseljen z okultnimi silami, pri čemer med vsemi elementi vlada odnos »soglasja« [sympathy]« 

(Federici, 2019, str. 206-207).  

V perspektivi animizma, oz. pojmovanja magije, kot je obstajalo na evropskih tleh, je vsak 

element: »zeli, rastline, kovine, zlasti pa človeško telo skrival svojstvene odlike in moči« 

(Federici, 2019, str. 207): 

Magija je razprla nešteto možnosti, od vedeževanja z dlani do prerokovanja, od uporabe 

urokov do zdravljenja s pomočjo »soglasja«. Obstajala je magija, ki ti je prinesla zmago 

pri kartanju, magija za igranje na neznana glasbila, za to, da postaneš neviden, da si 

pridobiš ljubezen koga drugega, za zaščito v vojni, za uspavanje otrok. (prav tam) 

Tovrstne prakse pa niso ustrezale kapitalistični racionalizaciji dela, saj je bila, kot trdi Federici 

(2019, str. 207): »magija videti kot nezakonita oblika moči in orodje za to, da brez dela dobiš, 

kar hočeš, torej kot aktivno zavračanje dela«. Tudi predstava o prostoru in času, na katerega se 

je opirala magija, ni bila ustrezna za regulacijo delovnega procesa, saj kot zapiše Federici (prav 

tam):  

Kako naj bi novi podjetniki vsilili vzorce rednega dela delavstvu, ki je bilo trdno 

prepričano, da obstajajo srečni in nesrečni dnevi, tj. dnevi, ko smeš potovati, in dnevi, 

ko ne smeš zdoma, dnevi za poroko in dnevi, ko se moraš previdno izogniti vsaki 

dejavnosti? Enako nezdružljiva s kapitalistično delovno disciplino je bila predstava o 

vesolju, ki je človeku pripisovala posebne moči: hipnotični pogled, moč, da se napraviš 

nevidnega, zapustiš svoje telo, vkleneš voljo drugih s čarovnim zaklinjanjem. (prav tam) 

 
98 Federici (2019, str. 208) poudarja, da ni smiselno raziskovati, ali so te moči bile »resnične ali namišljene«, saj 

kot trdi, lahko rečemo, da so vse predkapitalistične družbe verjele v njih ter da smo v zadnjem času priča 

prevrednotenju praks, ki bi bile v času lova na čarovnice obsojene kot čarovništvo: »vse večje zanimanje za 

parapsihologijo in biološko povratno zanko, praksi, ki ju vse pogosteje uporablja celo uveljavljena medicina«. V 

današnjih časih je tako, glede na Federici (prav tam) oživljanje t. i. magičnih praks možno, ker ne predstavljajo 

več družbene grožnje: »Tudi astrologija se sme vrniti, saj bo še tako zaprisežen uporabnik astralnih kart pred 

odhodom v službo gotovo samodejno pogledal na uro. Za vladajoči razred v 17. stoletju pa to ni bila možna izbira, 

saj v tej začetni in eksperimentalni fazi kapitalističnega razvoja še ni dosegel tiste stopnje družbenega nadzora, ki 

je potrebna za nevtralizacijo magičnih praks, niti ni mogel magije funkcionalno vključiti v organizacijo družbenega 

življenja« (Federici, 2019, str. 209). 



194 

 

nekateri s(m)o lovili volkove 

in sežigali čarovnice99 

z umazanimi rokami 

gradimo življenja 

 

ko je volk bil lačen plena 

čarovnica pa plesa 

 

potem s(mo)o jedli  

volčjo večerjo 

plesali po krvavih tleh 

 

sedaj pa glej: 

volk in čarovnica hodita skupaj 

glej 

sedaj prihajata 

 

ne, 

si že zamudil  

kot takrat  

ko je smog prekril  

 
99 Kot raziskuje Federici (2019, str. 236), je lov na čarovnice v zgodovini delavstva redko omenjen in spada med 

najmanj raziskane pojave v evropski, če ne celo svetovni zgodovini, medtem, ko so misijonarji in osvajalci: 

»obtožbo o čaščenju hudiča [s katero so povezovali ženske označene čarovništva] ponesli v »novi svet« kot orodje 

za podjarmljenje lokalnih prebivalstev«. Morda ravno zato, ker je povečini šlo za kmečke ženske, pove Federici 

(prav tam), ta genocid ni bil smatran kot vreden problematizacije. Tisti, ki so v preteklosti (izključno moški) 

proučevali lov na čarovnice so bili: »vrli dediči demonologov iz 16. stoletja« (prav tam). Kot še zapiše, so: 

»[i]ztrebljanje čarovnic [...] sicer obžalovali, vendar so jih številni vztrajno prikazovali kot uboge norice, ki so 

trpele za halucinacijami, in tako so lahko njihovo preganjanje razlagali kot proces »družbene terapije, namenjene 

utrjevanju sosedskih vezi,« ali ga opisovali z medicinskim izrazjem kot »paniko«, »norost«, »epidemijo«, te 

oznake pa so lovce na čarovnice razbremenjevale krivde in depolitizirale njihove zločine«. Federici trdi, da je sto 

tisoče žensk, ki so bile pobite, podvržene najkrutejšemu mučenju, predstavljale grožnjo strukturam moči (2019, 

str. 239).  

 

Zanimivo je denimo še to, da je »lov na čarovnice potekal sočasno s kolonizacijo in iztrebljanjem prebivalstev 

novega sveta, ograjevanjem v Angliji, začetki trgovanja s sužnji ter uvedbo »krvave zakonodaje« proti potepuhom 

in beračem, vrhunec pa dosegel v medvladju med koncem fevdalizma in »vzletom« kapitalizma, ko je bilo kmečko 

prebivalstvo v Evropi na vrhuncu svojih moči, a je sčasoma doživelo tudi svoj zgodovinski poraz« (Federici, 2019, 

str. 239). 

 



195 

 

severni sij 

 

spretne so čarovnice 

s šivankami tekajo 

po volkovi rani 

v njej se skriva 

sestra luna 

in ko je rana sešita 

zaplešejo v temi in svetlobi 

 

Skozi čas se odnos do magije, kot raziskuje Federici (2019, str. 243), drastično spremeni. Od 

sredine 15. stoletja naprej, začenja prihajati do prvih čarovniških procesov, opisov t. i. sabata 

ter razvoja nauka o čarovništvu »s katerim čaranje razglasijo za obliko herezije in najhujši 

zločin proti Bogu, naravi in državi«. V letih od 1435-1487, kot še zapiše, je nastalo 

osemindvajset razprav o čarovništvu, »ki dosežejo vrhunec z objavo razvpitega dela Malleus 

maleficarum [Čarovniško kladivo] leta 1487, malo pred Kolumbovim potovanjem« (Federici, 

2019, str. 243). S tem avtorica prikaže povezavo med seksizmom, kapitalizmom in 

kolonializmom, saj se je ravno v drugi polovici 16. stoletja, takrat ko so si španski osvajalci 

podrejali Staroselke_ce, močno povečalo število žensk, ki so jim sodili kot čarovnicam: »Lov 

na čarovnice je dosegel vrhunec v letih 1580-1630, torej v obdobju, ko so se fevdalna razmerja 

že umikala ekonomskim in političnim institucijam, značilnim za merkantilistični kapitalizem« 

Federici, 2019, 244). 

Če torej v času, ko je Kolumb odplul v Indijo, lov na čarovnice v Evropi še ni bil množičen 

pojav, je elita takrat že posegala po »čaščenju hudiča kot orožju za napadanje političnih 

sovražnikov in blatenje celotnih populacij (kot sta bili muslimanska in judovska)« (Federici, 

2019, str. 320). V srednjeveški Evropi se namreč začenja izoblikovati t. i. družba preganjanja, 

ki se je napajala iz militarizma in krščanske nestrpnosti:  

[ki je] v Drugem videla predvsem predmet agresije [...] »ljudožerec« »pogan«, 

»barbar,« »pošastne rase« in častilci hudiča [so postali] etnografski zgledi, s katerimi so 

Evropejci vstopili v novo dobo ekspanzionizma, in sito, skozi katero so misijonarji in 

osvajalci pretresali kulture verstva in spolne navade ljudi, ki so jih srečevali. (Federici, 

2019, str. 320) 



196 

 

Federici (2019, str. 321) zapiše, da je opredelitev prvotnih ameriških prebivalcev kot 

ljudožercev, častilcev hudiča in sodomitov »podpirala izmišljotino, da namen osvajalskih 

pohodov ni bilo mrzlično iskanje zlata in srebra, temveč misijonarsko spreobračanje«, kar je 

med drugim španski kroni leta 1508 »prineslo papežev blagoslov in popolno oblast nad 

Cerkvijo v Amerikah«. 

Postopoma je prišlo do množičnih krstov, ko so Staroselke_ce nasilno prepričevali »naj si 

spremenijo imena ter se odpovejo svojim bogovom in spolnim navadam, zlasti poligamiji in 

homoseksualnosti [...]« (Federici, 2019, str. 322). Bolj, kot je napredovalo osvajanje, manj 

možnosti je obstajalo za prilagajanje drugim praksam ustvarjanja pomena, saj so »ljudem [...] 

lahko vsilili svojo oblast le tako, da so jih tako zelo ponižali, da so izključili možnost istovetenja 

z njimi«. Ljudi so kolonizatorji zavzeto prikazovali:  

kot »umazana« in demonska bitja, ki počnejo najrazličnejše priskutnosti, tiste zločine, 

ki so jih dotlej pripisovali njihovemu pomanjkanju verske omike – sodomijo, 

ljudožerstvo, incest, preoblačenje v drugi spol –, pa so začeli obravnavati kot znamenja, 

da »Indijancem« gospoduje hudič in da je jemanje njihove zemlje in življenj upravičeno. 

(Federici, 2019, str. 323) 

Vse kar opisuje Federici (2019) bi tako lahko razumele_i kot »kolonialno matrico moči« 

(Mignolo, 2011, str. 8),  ki je bila ustvarjena s strani Zahodnih imperialnih držav  kot so Španija, 

Portugalska, Nizozemska, Francija, Anglija in kasneje ZDA. Termin kolonialna matrica moči, 

kot ga konceptualizira dekolonialni mislec Walter D. Mignolo (2011, str. 9), opisuje štiri 

povezane domene: nadzor nad ekonomijo, avtoriteto, spolom in spolnostjo, znanjem in 

subjektiviteto, kar se zgodi v dveh vzporednih smereh – boji med evropskimi imperialnimi 

državami in med državami ter njihovimi zasužnjenimi in izkoriščanimi npr. Afričani in 

Staroselkami_ci – kolonialnimi subjekti. Te štiri »glave«, sfere upravljanja in nadzora podpirata 

dve »nogi« in sicer rasni in patriarhalni temelj vednosti (Mignolo, 2011).  

Mignolo (2011, str. 16) pravi, da je kolonialna matrica moči sam temelj strukture Zahodne 

civilizacije. Gre za menedžersko logiko (ang. management logic), ki je bila ustvarjena skozi 

določene akterje in jih je danes presegla. V tem smislu je kolonialna matrica tista, ki upravlja 

(ang. manage), tako akterje te matrice, kot 'nas' vse. Kolonialna matrica je zgrajena in deluje na 

nizu medsebojno povezanih heterogenih zgodovinsko-strukturnih vozlišč, ki so omejene na »/« 

(ali) delitev, ki razdvaja in združuje modernost/kolonialnost, imperialne zakone/kolonialna 

pravila, centre/periferije in ki so posledice globalnega linearnega razmišljanja, temelja 



197 

 

modernega/kolonialnega sveta (Mignolo, 2011, str. 16-17). Le-ta zgodovinsko-strukturna 

vozlišča so po Mignolu (2011, str. 17-19): globalna rasna formacija, globalna formacija 

razredov, mednarodna delitev dela na center in periferije, globalna rasno/etnična hierarhija, 

globalna hierarhija družbenega spola/ »biološkega« spola (ang. gender/sex), kategorije 

normativnih seksualnosti, spiritualna/religiozna hierarhija, estetična hierarhija, epistemološka 

hierarhija, lingvistična hierarhija, globalni rasizem. Vse naštete pa so medsebojno povezane na 

različne načine in vplivajo druga na drugo (Mignolo, 2011).  

 

Zahodna koda (ang. Western code), ki jo Mignolo (2011, xii) opiše kot trdno vero (ali zaupanje) 

v zgolj en sistem vednosti, ki je najprej bil teološki, nato pa se je preslikal na filozofijo in 

znanost, je za avtorja škodljiva za dobrobit človeške vrste in življenja celotnega planeta. Prav 

tako ta vednost ne koristi celotnemu človeštvu, pač pa samo majhnemu deležu, ki mu koristi 

prepričanje, da obstaja zgolj ena (prava, Zahodna) epistemologija, ontologija. Kot poudarja 

Mignolo (2011, str. xiv), dejstvo, da je Zahodna civilizacija najsodobnejša v človeški 

zgodovini, še ne pomeni, da je najboljša in da mora ves svet slediti njenemu zgledu, čeprav 

danes samoumevno povezujemo začetek človeške civilizacije z evropsko modernostjo.  

 

čas, ko se ure ustavljajo 

 čas, ko se ure začenjajo 

 

Predlog za poslušanje: Blood of the Past – The Comet is Coming, Kae Tempest (2019) 

In tako ponovno pridemo do modernega časa. Čas ure (ang. clock-time), ki ga je filozof Walter 

Benjamin (Barad, 2017b) poimenoval tudi kot homogeni pusti čas (ang. homogenous empty 

time), kot čas, ki je:  

[n]e glede na to, ali gre za predvideno prihodnost, posamezen dogodek ali periodično 

ponavljajoči se pojav, [...] prilagojen zaporedju diskretnih trenutkov, pri čemer se 

trenutek razume kot najtanjši delček časa in kjer vsak naslednji trenutek nadomesti 

prejšnjega. (Barad, 2017b, str. 60) 

Za Barad je to čas kapitalizma, kolonializma in militarizma (Barad, 2017b, str. 60). Kot zapiše 

Bauman (2023, str. 17) je uvedba Zahodnega časa čez zemeljsko oblo, imela tudi geografske 

manifestacije: »vzhodni svet je bil preteklost, zahodna »meja« je bila prihodnost, kar je 



198 

 

evropske kolonizatorje postavilo v sedanjost kot akterje«. V času industrijske revolucije in v 

poznem 19. in 20. stoletju je uvedba skupnega časa in časa po greenwiškem srednjem času 

(GMT), predstavljala enotno merjenje časa, ki je bilo potrebno za svet, v katerem sta se 

poslovanje in industrija pospešila zaradi fosilnih goriv (Bauman, 2023, str. 17).  

Zgodovinsko gledano, kot povesta Kuby in Taylor (2022, str. 125), v Združenem kraljestvu, ko 

je prišlo do industrijske revolucije, čas postane pomemben za organizacijo (razdelitev) 

delavskega časa na delo in prosti čas. To je čas močno povezalo: 

z materialno proizvodnjo ubogljivih človeških teles, ki so bila namenjena širjenju 

prostorskih imperijev razvijajočega se imperialnega, kolonialnega podjetja. Čas je 

postal delo-denar-telesa-materialne dobrine-globalne distribucijske verige. (Kuby in 

Taylor, 2022, str. 125) 

Enotni čas, z drugimi besedami, pomeni, da delavci vedo, kdaj morajo priti na delo, da je 

mogoče učinkoviteje načrtovati stvari v različnih krajih z upoštevanjem vsake sekunde 

(Bauman, 2023, str. 17). Moderni čas, čas ure je torej tudi čas denarja:  

čas delavcev je v industrijski revoluciji postal denar lastnikov tovarn, čas vsakega 

posameznika pa je bil lahko porabljen za napredek k nekemu cilju, za mirovanje ali 

nazadovanje. Ta čas torej vpliva na: osebno rast, »napredek« znanosti in človeštva na 

splošno ter »razvoj« narodov in krajev (iz cikličnega [...] razumevanja časa v tekoči trak 

kronološkega časa). (prav tam) 

Moderni čas, čas ure, čas denarja, krščanski čas. Na Zahodu so evropski imperiji Sveto pismo 

razumeli kot razkritje božanskega načrta, katerega sodobni uporabniki so bili vedno oni:  

Z razvojem sekularnega znanja in ločitvijo religije od znanosti je bila zamisel o 

linearnem času nekritično sprejeta kot ustrezen okvir za razumevanje fizičnega sveta - 

saj je znanost ponujala le sekularne alternative svetim konceptom. Z zmagoslavjem 

evolucije je linearni čas postal glavni okvir znanosti; ko ne moremo pojasniti ničesar iz 

izsledkov paleontologije, geologije, arheologije ali evolucijske biologije, bežimo k ideji 

neskončnih eonov časa. (Deloria Jr., 2004, str. 161) 

Pedagog socialne pravičnosti, aktivist in pisatelj Paul Kivel (2018, str. 141) zapiše, da je 

krščanstvo, ki v svoji Zahodni dominantni obliki poziva k preseganju, transcendenci 

materialnega sveta, vdelano v politične, vojaške, ekonomske politike ter dejanja 



199 

 

posameznic_kov. Dominantni krščanski svetovni nazor je tako globoko oblikoval Zahodno 

kulturo, da ga je težko povsem ločiti od te religije (prav tam).  

Kivel (2018, prav tam) nadaljuje, da taka oblika krščanstva oznanja, da sta odrešitev in večno 

življenje možna, čeprav pogojena in izključno na voljo tistim, za katere Bog presodi, da so ga 

vredni. Zahodna krščanska zgodba o transcendenci, odrešitvi in smiselnosti trpljenja je služila 

kot okvir tako za Zahodne jezike, kot tudi za umetnost, glasbo, literaturo, filozofijo, arhitekturo, 

politike in rituale. Ta okvir pa je bil tudi podlaga za križarske vojne proti »zlobnim«, proti 

»teroristom«, proti Islamu, služila je, kot podlaga za opravičevanje kolonializma, suženjstva, 

genocida in nas pripeljala do roba ekološkega uničenja (prav tam). Ženske, nebele_i 

posameznice_ki, kvir osebe, osebe z ovirami, imigrantke_i in vse_i, ki niso kristjanke_i so 

označene_i kot »Druge_i« in kot Druge_i so bile_i in ostajajo marginalizirane_i, izkoriščane_i 

ter ranljive_i za nasilje (prav tam).  

V vsakem primeru pa moramo na religijo pogledati iz več zornih kotov, saj kot zapiše Griffith 

(2010, str. 2) je vpliv, ki ga ima religija na življenje lahko ogromen, vendar tako kot ima moč, 

da religija zmanjša trpljenja, ima tudi enako moči za povzročanje trpljenja: 

Ljudje, ki mobilizirajo humanitarne odzive na vojno ali lakoto, to pogosto počnejo kot 

izraz svojih religijskih prepričanj. Toda verski konflikti so pogosto razlog za vojno ali 

lakoto. Religijska vera lahko človeka spodbudi, da tvega svoje življenje, da bi zaščitil 

neznanega tujca. Vendar pa lahko vera služi kot opravičilo za ubijanje bližnjih (ang. 

one's neighbors), če ne delijo iste verske identitete. (Grifith, 2010, str. 2) 

In na svetovni ravni še zmeraj prevladuje krščanstvo (Satista, b. d., dostopano 10. 5. 2024) in 

kot nam spletna stran statista.com, globalna platforma za podatke in poslovno inteligenco, 

sporoča skozi poudarjeno besedilo, »svet postaja bolj religiozen, ne manj«. 

24 Bog je rekel: »Zemlja naj rodi živa bitja po njihovih vrstah: živino, laznino in zveri 

zemlje po njihovih vrstah!« Zgodilo se je tako. 25 Bog je naredil zveri zemlje po 

njihovih vrstah, živino po njenih vrstah in vso laznino na zemlji po njenih vrstah. Bog 

je videl, da je dobro. 26 Bog je rekel: »Naredimo človeka po svoji podobi, kot svojo 

podobnost! Gospoduje naj ribam morja in pticam neba, živini in vsej zemlji ter vsej 

laznini, ki se plazi po zemlji!« 27 Bog je ustvaril človeka po svoji podobi, po Božji 

podobi ga je ustvaril, moškega in žensko je ustvaril. 28 Bog ju je blagoslovil in Bog 

jima je rekel: »Bodita rodovitna in množita se, napolnita zemljo in si jo podvrzita; 

gospodujta ribam v morju in pticam na nebu ter vsem živalim, ki se gibljejo po zemlji!« 



200 

 

29 Bog je rekel: »Glejta, dajem vama vse zelenje s semenom, ki raste po vsej zemlji, in 

vse sadno drevje, katerega sadje nosi seme. Naj vama bo v hrano. 30 Vsem živalim na 

zemlji, vsem pticam na nebu, vsemu, kar se giblje po zemlji in ima v sebi življenje, 

dajem v živež vse zelene rastline.« Zgodilo se je tako. (Sveto pismo Stare in Nove 

zaveze: Slovenski standardni prevod, 2008, 1 Mojzesova knjiga, 1: 24-30) 

 

Ne samo na čas, tudi na razumevanje prostora, narave je pomembno vplivala religija. Pojem 

»narave«, kot zapišejo Bergmann, Rigby in Manley Scott (2023, str. 1), je bistven za 

samorazumevanje Zahodne »civilizacije«.  Medtem, ko se v treh abrahamskih religijah 

»narava« razlaga kot »stvarstvo«, ki obstaja v odnosu do Boga, je v različnih afriških in azijskih 

kulturah »narava« kot pojem manj pomembna, saj imata večjo vlogo »življenje« in »zemlja«. 

Verovanje v stvaritev, življenje in zemljo spreminjajo »naravo« v »okolje«, kar pomeni, da 

človek s svojimi družbenimi in tehničnimi dejavnostmi radikalno vpliva na naravo (prav tam). 

Kot zapišejo (prav tam, str. 2), so za večino ljudi skozi človeško zgodovino in še danes za 

približno 84 % svetovnega prebivalstva, vprašanje o zemlji, naravi, življenju, informirali 

različni religiozni svetovni nazori, narativi in prakse. Veliko časa v tem poglavju sem namenil 

problematiziranju krščanske religije, pri čemer pa se hkrati zavedam, da krščanstva samega po 

sebi ne moremo označiti za »najbolj antropocentrično religijo na svetu«, saj je tudi krščanstvo 

kompleksna vera, ki ima različne posledice v različnih kontekstih (prav tam, str. 5). Ko sem 

torej govoril o krščanstvu, se mi zdi pomembno poudariti, da gre za dominantno, prevladujočo 

obliko krščanstva, v katero sem tudi vključen tudi sam v obdobju odraščanja.  

V svojih etimoloških izvorih, kot zapiše Bauman (2023, str. 19), religija pomeni »zbiranje in/ali 

povezovanje«. Religijo tako lahko razumemo kot proces ustvarjanja pomena skozi 

spreminjajoče se življenje, pri katerem ne sodelujejo samo ljudje. Obstaja ogromno praks 

ustvarjanja pomena, tudi vrtnarjenje, kolesarjenje, sprehodi v naravi, molitev, rituali, branje 

tekstov ali meditacija (prav tam). Prav tako nam religija in religiozne prakse in rituali lahko, da 

se osredotočimo na potrebo po ponovnem prilagajanju našemu kontekstu, na način, ki je 

pozoren na »trpeča telesa« (prav tam). Podobe Božjega kraljestva v krščanstvu ali raja v Islamu, 

zapiše Bauman (prav tam), nam morda lahko pomagajo, da se osredotočimo na sedanje 

trpljenje, hkrati pa si predstavljamo drugačno, ekološko bolj zdravo in pravično prihodnost. 

Mnogi verski voditelji, od Jezusa, Mojzesa do Bude »so svoje skupnosti ustanovili na podlagi 

etične ponovne uglašenosti: sedanji načini odnosov povzročajo preveč nasilja in trpljenja, zato 



201 

 

moramo delovati drugače, da bi to trpljenje ublažili« (prav tam). Hkrati nam različni verski 

obredi, pa naj gre za jogo, meditacijo, bobnanje, ples lahko pomagajo, da se ponovno uglasimo 

s svojim telesom in zemljo (prav tam). 

Ob toliko različnih časih-prostorih, ob takšnem prostorskočasovnem kaosu, zakaj potem v 

'naših' mislih obstaja zgolj en pravilen način življenja, čutenja, doživljanja? »Zakaj se mora 

znanost držati ideje o linearnem času od Velikega poka do sedanjosti, ko pa ideja o linearnem 

času izvira iz verskega prepričanja, ki si ga deli majhen del človeštva?« se denimo sprašuje 

Deloria Jr. (2004, str. 220-221). Morda je čas, da na začetku »nove konstrukcije zemeljske 

zgodovine [ponudimo] v obravnavo najbolj bizarne, in ustvarjalne scenarije, če želimo rešiti 

skrivnost organskega življenja na tem planetu« (prav tam). 

 

tukaj na Zahodu  

mi moderni  

trdimo, da je narava tam zunaj 

     ločeni 

zunaj nas čaka 

da jo porabimo zlorabimo 

 

in čas ki ga poznamo 

ure ki kažejo na tukaj in zdaj 

ki ni tam in takrat 

po linearni liniji  

potuje luna okrog in okrog  

    nas 

 

in ko zadnja ura 'nam' odbije 

kdo bo (spet) odrešil svet? 

kdo bo zaigral  

na odru odrešenika 

in na drugi strani grešnika? 

 



202 

 

Ne gre zgolj za entitete, mene in tebe, socialno_ega delavko_ca in 'uporabnico_ka', mačke in 

psa, skodelico kave in stola, rib, pingvinov in kamnov. Karen Barad, v svojem branju kvantne 

fizike trdi, da celo:  

čas in prostor, kot materija in pomen (ang. meaning), nastaneta, se iterativno 

rekonfigurirata skozi vsako intra-akcijo, zaradi česar je nemogoče v kakršnem koli 

absolutnem smislu razlikovati med ustvarjanjem in obnavljanjem, začetkom in 

vračanjem, kontinuiteto in diskontinuiteto, tu in tam, preteklostjo in prihodnostjo. 

(Barad, 2007, str. ix) 

Včeraj/danes, 2023/2025/2045, tam kjer smo že bil(i)/tam kjer še bom(o). Kaj se zgodi z 

»ravnanjem s sedanjostjo« (Čačinovič Vogrinčič idr., 2009, str. 14) s »tukaj in zdaj« (Čačinovič 

prav tam, str. 10), ko je »čas vržen s tečajev; difraktiran; razbit v različne smeri; nesočasen sam 

s sabo« (Barad, 2014, str. 169)? S kom/čim sodelujemo in postajamo (kaj/kdo), kje in kdaj, če 

razumemo sam čas drugače, ne-linearno? Ko je »vsak trenutek neskončno mnoštvo« in ko 

»'zdaj' ni neskončno majhna rezina, ampak neskončno bogato zgoščeno vozlišče v 

spreminjajočem se polju, difraktiran čez prostorčas v njegovem nenehnem iterativnem 

preoblikovanju.« (Barad, 2014, str. 169). Ko sprememba ni »kontinuirana mutacija tega, kar je 

bilo ali ali razkrivanje tega, kar bo, ali kakršno koli kontinuirano transformacijo v času ali skozi 

čas, temveč ponavljajoče se diferenciacije prostorskočasovnegasnovanja« (Barad, 2007, str. 

179)? 

Zahodna predpostavka o času kot linearnem, kot sem sedaj omenil že večkrat, ga namreč poveže 

z navidezno neizogibnim napredkom, ki ga zaznamuje »izpodrivanje, če ne že kar izničenje 

drugih, bolj cikličnih, mitskih, duhovnih in staroselskih načinov oblikovanja, spoznavanja in 

občutenja časa« (Kuby in Taylor, 2022, str. 125). 

Čas ni nujno mišljen, doživet linearno »od čiste popolne kreacije 'na začetku'« (Bauman, 2023, 

str. 16), ki se 'skozi čas' odvija v linearnem procesu. Ciklični Staroselski časi (kot jih 

poimenujemo v moderni Zahodni misli), budistična razumevanja časa kot epohalnega in 

iluzornega »obstaja samo zdaj«, večno vrtenje kolesa časa v džainizmu, ciklično linearen čas v 

hinduizmu je zgolj nekaj primerov, ki jih navaja Bauman (prav tam). Prav tako obstaja več 

koledarjev, kot pove avtorica, vsaj okrog 40 in vsak izmed njih je »zavit v svojo kozmologijo 

in prakso oblikovanja pomena«, delijo se pa na (vsaj) štiri vrste: »sončni, lunarni, luni-solarni 



203 

 

in zvezdni, v nekaterih skupnostnih pa se uporablja celo več koledarjev«100 (Bauman, 2023, str. 

16). 

V vsakdanjih praksah lahko torej prepoznamo več pojmovanj časa: »Večni zdaj meditacijskih 

praks, utelešeni čas joge, Sanjarjenje (ang. Dreamings) avstralskih Aboridžinov, [...] čas 

molitve, pesmi ali brisanje meja preteklega/sedanjega/prihodnjega časa, ki ga najdemo v 

številnih šamanističnih tradicijah« (Bauman, 2023, str. 16). Kako je potem možno, da je 

predpostavka o času ki teče naprej v prihodnost in o prihodnosti, ki izginja tako globoko 

zakoreninjena v vsakdan?  

Morda pridobim več časa, če si splaniram vsak dan vnaprej! Ni več časa, ura odbija in vsako 

minuto sem bližje roku oddaje magistrskega dela, če želim čimprej magistrirati. In potem 

čimprej dobiti službo in čimprej služiti denar in čimprej imeti družino in hišo in avto in drugi 

avto in novi telefon in novi računalnik, novo bolje, novo, hitrejše, boljše. Ne vem, kdaj sem 

nazadnje bil v trenutku »tukaj in zdaj«. Ne vem kdaj si nazadnje nisem, vsaj miselno, načrtoval 

celotnega poteka življenja za (vsaj) nekaj mesecev vnaprej. Kaj bi pomenilo čas razumeti kot 

nedeterminiran? 

Nedeterminiranost časa? Nenačrtovana narava časa? Morda je res, kot zapiše Tsing (2015, str. 

20) to zastrašujoča misel. Vendar je »[e]dini razlog, zakaj se to sliši tako čudno [to], da nas je 

večina bila vzgojenih v sanjah o modernizaciji in napredku« (Tsing, 2015, str. 20), v idejah o 

izboljšanju, ki jih vidimo v demokraciji, rasti, znanosti, upanju (prav tam). Tsing (2015) je 

hkrati skeptična do linearnosti časa, hkrati pa tudi sama opiše, kako močno vpeto je tovrstno 

razumevanje v vsakdanjem življenju. Ob tem se sprašuje:  

Zakaj bi pričakovali, da bodo gospodarstva rasla in znanosti napredovale? Tudi brez 

izrecnega sklicevanja na razvoj so naše teorije zgodovine vpete v te kategorije. Prav 

tako tudi naše osebne sanje. Priznam, da mi je težko reči celo to: morda ne bo 

kolektivnega srečnega konca. Zakaj bi se potem zjutraj sploh trudili vstajati? (Tsing, 

2015, str. 21) 

Vse kaže, da je napredek vgrajen v splošno sprejete predpostavke o tem, kaj pomeni biti človek. 

Vedno znova se namreč učimo razlikovati od preostalega živega sveta s tem, da gledamo naprej: 

»medtem ko so druge vrste, ki živijo iz dneva v dan, [...] odvisne od nas. Dokler si 

 
100 Bauman (2023, str. 16): »Na otoku Java, na primer, ima uradni koledar pogosto različne dneve in datume: a) 

javanskega koledarja, b) muslimanskega koledarja, c) kitajskega koledarja in d) gregorijanskega koledarja«. 



204 

 

predstavljamo, da smo ljudje nastali z napredkom, so tudi neljudje ujeti v ta domišljijski okvir« 

(Tsing, prav tam). 

Tsing (prav tam) zapiše še, da napredek v svoj ritem pritegne tudi druge vrste časa in morda bi 

lahko, če bi se le lahko znebile_i, te iluzije, te »gonilne sile«, opazile_i tudi druge časovne 

vzorce:  

Vsako živo bitje preoblikuje svet s sezonskimi impulzi rasti, vseživljenjskimi 

reprodukcijskimi vzorci in geografskimi širitvami. Tudi znotraj posamezne vrste obstaja 

več časovnih projektov, saj se organizmi med seboj povezujejo in usklajujejo pri 

ustvarjanju pokrajin. (prav tam) 

Ljudje so skozi zgodovino (bolj ali manj pod prisilo) začeli živeti v abstraktnem linearnemu 

času chronosa, kot da je ves ostali naravni svet zgolj vir iz katerega lahko črpamo v tem 

»objektivnem času« (Bauman, 2023, str. 17). Toliko nasilja, ubijanja, genocidov, vse v imenu 

napredka in razvoja, uradno poimenovanega kot »pokristjanjevanje, civiliziranje in 

kolonizacija« (prav tam). Hitreje, kot se lahko premikamo od točke a do točke b, hitreje bo 

prišlo do napredka, le, da bodo človeška življenja tako vedno bolj »zunaj sezonskih in cikličnih 

ritmov planetarnega časa« (prav tam, str. 17-18). 

Dandanes si s klikom miške na računalniku na drugi strani sveta, s transportom, ki ga poganjajo 

fosilna goriva v doglednem času tudi fizično (Bauman, 2023, str. 18). Ta veliki pospešek, kot 

zapiše Bauman (prav tam) je pospešil tudi kronološki čas ter s tem »eksponentno povečal 

možnosti za »napredek« v času lastnega življenja« (prav tam). Napredek, ki ga merimo z 

zmožnostjo preoblikovanja narave:  

Če so bila monoteistična in (poznejša) znanstvena orodja naprednega časa in 

antropocentrizma uničujoča za ljudi in preostali naravni svet, potem je končno orodje, 

ki vodi k preoblikovanju narave, v resnici materializiralo določeno vrsto monoteizma 

na račun velikega dela življenja. Idejo, da smo ljudje ustvarjeni samo po božji podobi 

in da smo nekako »nad« preostalim naravnim svetom, je podpiral Descartesov cogito in 

Lockove ideje o tabula rasi in zasebni lastnini. (Bauman, 2023, str. 18)  

Vse te ideje pa slonijo na prepričanju, da je narava zgolj stvar, ki jo je treba uporabiti za 

človekove cilje (Bauman, 2023, str. 18). Povedano drugače: »učinkovito preoblikovanje sveta 

v neko različico napredka temelji na redukciji nečloveške narave [...] na stvari, ki jih ljudje 

uporabljajo za nadaljevanje linearnega napredka« (prav tam). 



205 

 

 

morda ni ne Začetka ne Konca 

a vendar se čas za nekatere tudi konča 

 

Moderni čas, čas krščanstva, čas denarja, čas izpodrivanja, čas ubijanja, čas uničevanja, 

atomski čas. Atomske ure so, kot pove Barad (2017b, str. 59) povojni pripomočki, uglašeni na 

resonanco in natančnost. Predlagal jih je Nobelov nagrajenec za fiziko I. I. Rabi v letu 1945, 

izdelana pa je bila štiri leta kasneje. Sedaj, kot zapiše Barad (prav tam) brez nje ni mogoče 

določiti časa: »Globalni čas, univerzalni čas, kozmični čas – vse to je v ritmu z najmanjšimi 

koščki snovi. Popolna kolonizacija vesoljskega časa, sinhronizirana s srčnim utripom atoma«. 

Globalizacija, kot razlaga Barad (prav tam) ni povezan le z militarizacijo prostora, temveč tudi 

časa.  

Atomska ura naj bi bila tako natančna, da v 15 milijardah let ne bo izgubila niti sekunde. Barad 

(prav tam, str. 59-60) se sprašuje, kdo na svetu potrebuje tako natančne ure? Svetovno 

gospodarstvo, mehanski del kapitalizma, vključno z GPS, telekomunikacijami in visoko 

hitrostnim prenosom podatkov po internetnih linijah (prav tam). 

Karen Barad (2017c, str. G103-G105) zapiše:  

v Hirošimi se 6. avgusta, 1945, ob 8:15 [...] [čas ustavi]. Notranji mehanizmi so se 

stopili. Čas je bil zamrznjen z vročino, ki je bila tako močna kot sonce. Čas je umrl v 

trenutku, njegov konec, ujet v sence: silhuete ljudi, živali, rastlin in predmetov, njegov 

zadnji trenutek je bil vklesan na stene. Nikoli prej ni bilo mogoče ubiti časa, ne na tak 

način. 

Čas, ki ga živimo, čas, ki je prekril preteklost. Strašen, pošastni čas. Večina se nas verjetno 

spominja atomske bombe, vržene na Hirošimo in Nagasaki. Niso pa prebivalke_ci Japonske 

prve_i, ki so na lastni koži in v kosteh začutile_i kvantno moč atomske bombe. Julija 16, 1945, 

kot navaja Barad (2017b, str. 58), je bila detonirana prva atomska bomba v Novi Mehiki:  

Znanstveniki projekta Manhattan so eksplodirali napravo, ki je vsebovala šest 

kilogramov plutonija 239, na 100-metrskem stolpu na mestu Trinity v dolini Jornada 

del Muerto (Potovanje smrti) na tem, kar je zdaj raketni poligon ameriške vojske White 

Sands. Eksplozija je bila enaka 21 kilotonam TNT-ja. Takrat je približno 19.000 ljudi 

živelo v radiju 50 milj. (Barad, 2017b, str. 58) 



206 

 

Hibakushas, preživele_i žrtve atomskega napada na Hirošimo (Barad, 2017b, str. 59):  

Telesne ure hibakushas so bile sinhronizirane z bombo; njihove celice tiktakajo v ritmu 

radioaktivnosti. Hibakushas so bili oropane_i preteklosti, domov, mesta, zdravja in 

prihodnosti. Uporabila ga je povojna komisija za žrtve atomske bombe za določanje 

standardov za izpostavljenost sevanju, so telesa hibakushas ameriški uradniki 

spremenili v merilo za merjenje telesne tolerance [...] v resnici so te številke bolj merilo 

zapletenih kapitalistično-imperialistično-rasističnih radioaktivnosti po vsem svetu, ki je 

zdaj sinhroniziran z bombardiranjem Japonske. Ves svet je zapleten z eksplozijo, ki je 

globalna razpršitev bombardiranja. Eksplozija bombe se nadaljuje povsod (vendar ne 

povsod enako). Barad (2017c, str. G106) 

Ubijalska moč atomskega časaprostorasnovi. Kako jo izmeriti? S čim? Kdo/kaj jo meri? 

Kakšno je merilo jedrskih sil? Ko razcepitev atoma, natančneje njegovega majhnega 

jedra (velikega le 10-15 metrov ali sto tisočkrat manjšega od atoma), uničuje mesta in 

preoblikuje geopolitično polje v svetovnem merilu, kako lahko še sploh obstaja 

ontološka zavezanost [...] k »mikro« in »makro« [ki] še naprej vpliva na naše politične 

imaginarije? (Barad, 2017c, str. G108) 

Ko tako majhen delček naredi tako opustošenje, povzroči nešteto smrtnih žrtev, potem bi, kot 

trdi Barad (prav tam) »vse, kar je bilo podobno vnaprej določenemu geometrijskemu 

pojmovanju obsega, zagotovo že zdavnaj moralo biti razstreljeno na koščke,« namesto tega pa 

bi morda boljša analitična izbira bila sledenje prepletom kot pa »ugnezdeno pojmovanje obsega 

(soseska ⊂ mesto ⊂ država ⊂ narod), pri katerem vsako večje območje domnevno zajema 

drugo, kot ruske lutke« (prav tam).  

Mar ima potem kvantna fizika res opravka samo z mikro svetom, nas sprašuje Barad (prav 

tam)? Ko sila: 

ki se razteza le na milijoninko milijardinke metra dolžine, doseže globalne razsežnosti, 

v hipu uniči mesta in spremeni geopolitična zavezništva, energetske vire, varnostne 

režime in druge obsežne značilnosti planeta [...]. (Barad, 2017c, str. 108-109) 

Kako sploh še meriti čas, ko se eksplozija konča v trenutku in traja zavedno (Barad, 2017c, str. 

109)? Barad (prav tam) zagovarja, drugačno razumevanje časa, saj sama temporalnost 

radioaktivnosti razdela pojem in v sebi vsebuje že generacije, ki so bile in ki še pridejo: 



207 

 

»Radioaktivni razpad se podaljšuje, razpršuje in eksponentno krči koherenco časa. Čas je 

nestabilen, nenehno uhaja iz samega sebe« (prav tam). 

»Kakšna je mera materije, prostora in časa?« se še sprašuje Barad (prav tam). Kot poetično 

zapiše sam_a:  

Smo zvezdni prah—iz atomov, ki se kuhajo v zvezdah v procesu jedrske fuzije—

medtem ko se v jedru atoma skriva sijaj, »svetlejši od tisočerih sonc«. Največje merilo 

prostora-časa-materije, najmanjše merilo prostora-časa-materije: vsako je vsebovano v 

drugem, vsako se vije skozi drugo. Nenavadna topologija. 

Kvantna fizika, kot jo razdeluje Barad, nam omogoča predrugačenje, preokvirjenje tega kar 

razumemo kot čas, prostor in materijo sama. Njena_gova teorija bo sigurno strašila mnoge 

generacije, ki še pridejo, tako kot njeno_govo teorijo strašijo atomske bombe, eksplozije, ki še 

trajajo in se ne končajo. Smrtonostna srečanja. Pošastološka srečanja (ang. hauntological 

encounters).  

Vendar kot opozarja tudi sam_a (Barad, 2017b, str. 60), »ni ene same poti do človekovega 

izboljšanja,« karkoli bi že to izboljšanje naj pomenilo, če je izboljšanje sploh potrebno, sploh 

tako kot ga mislimo v tem času, tukaj in zdaj, 'mi' na Zahodu. Kar Barad s tem sporoča, je da 

obstaja »[m]noštvo poti in zgodovin ter umeščenosti časa«, ki sovpadajo s kvantnimi vidiki 

časovnosti, čeprav s tem ne želi povedati, da bi bili specifični kvantni in specifični Staroselski 

pristopi enaki ali sorazmerni ali da imajo enak učinek, enako vlogo, vendar jim je pa skupno to, 

da »ponujajo temeljite motnje koncepta homogenega praznega časa« (prav tam, str. 61). 

Moderni čas. Čas razodetja. Čas spoznanja. Čas greha. Čas stvarjenja. Čas ubijanja. Čas 

uničevanja. Atomski čas. Industrijski čas. Čas globalnega segrevanja. Čas antropocena. Čas 

chthulucena. Čas za 'nove' zgodbe? Čas za umiranje in čas za skupno življenje?   

 

kdo bo (spet) odrešil svet? 

kdo bo zaigral  

na odru odrešenika 

in na drugi strani grešnika? 

 

nekateri bi samo ubijali 

in ubijali in jedli in ubijali 



208 

 

in jedli in pojedli in izbruhali 

in še naprej in naprej  

nažrli bi se vsega mesa 

še čas bi pojedli 

izbruhali bi preteklost 

 

ko več ni sveta 

ni prihodnosti  

niti preteklosti ni? 

preteklost vedno straši 

 

lahko na koncu sveta 

še kdo govori? 

še kaj govori? 

še kdo piše? 

še kaj piše? 

še kdo/kaj trpi? 

še kdo/kaj leži 

pokrit z rdečo odejo 

 

Čas 'novih' materializmov? Če upoštevamo materialno-diskurzivno konstrukcijo časa kot 

linearnega, ki mu tako rekoč gospoduje vera v neprestan napredek, potem ni presenetljivo, da 

so nekatere_i avtorice_ji skeptične_i do t. i. 'novih' materializmov, ki so med drugim tudi 

podlaga za to magistrsko delo. Kot zapiše Wazana Tompkins (2016, str. 4), je skeptičnost pri 

kateremkoli intelektualnem gibanju, ki se imenuje 'novo' povsem na mestu. Kaj namreč pomeni 

ta 'novost', se sprašuje avtorica, saj ideje, ki jih razdelujem(o) znotraj 'novega' materializma 

niso v nobenem smislu nove. Vse te ideje, te »ne-človeško osrediščene ontologije in etika; 

občutek, da je biološki in nebiološki svet vitalen in živ«, ideje o živosti teles, ideje o tem, da 

»da mora in da bo planetarno življenje determinativen center za politično ustvarjanje sveta« 

(prav tam), torej relacijske ontologije, več-kot-človeško prepletanje, ciklični časi, ideje, ki se 

sedaj pojavljajo tudi v Zahodni akademiji niso nove, saj, kot sem poskušal orisati v tem 

poglavju, obstaja denimo več različnih pojmovanj in razumevanj ter doživljanj tako časa, 



209 

 

prostora, kot razumevanja sveta samega (onkraj Zahoda, onkraj človeka, onkraj moškega). 

Wazana Tompkins (2016, str. 4) namreč zapiše, da tovrstne epistemologije in ontologije že 

pripadajo Staroselkam_cem, ljudem, ki v Zahodnem svetu nikoli niso bili videni kot »dovolj 

človeški« in zaradi tega niso bile dodobra raziskane. Za njo je tako ključno, da se intelektualno 

gibanje 'novih' materializmov loteva svojega proučevanja »radikalno interdisciplinarno« in v 

svoje teoretizacije vključuje tako provokacije s strani levičarskih gibanj, feminizma, kvir in 

kritične rasne teorije kot tudi ostalih »energij«, ki so z njimi povezane in ki so jih konec koncev 

tudi producirale (prav tam, str. 5).  

Eden izmed zanimivih pristopov k teoriji, filozofiji, kot tudi kot svetovni nazor je denimo tudi 

»novi animizem« (Harvey, 2014, Stuckey, 2014), kjer avtorice_ji poskušajo na animizem101, 

pogledati iz drugačne perspektive in sicer kot  »animizem »vmes«, v medsebojnem odnosu med 

osebami (ang. persons) (pogosto različnih vrst), ne pa »znotraj«, v posedovanju nečesa ali v 

smislu »duhov« (Harvey, 2014, str. 1-3). Še več, kot zapiše avtor (prav tam, str. 4) tudi v 

sedanjosti živi veliko poganov, ki se identificirajo kot »animisti«, čeprav na različne načine. 

Kot zapiše Stuckey (2014, str. 205), medtem, ko so Staroselski animistični ljudje izzvali 

Zahodno kozmologijo, se tudi na Zahodu pojavljajo alternativne ontologije, zgodbe, tudi v 

znanosti, pri čemer izpostavlja ravno Karen Barad in njeno_govo branje kvantne fizike. Morda 

se lahko učimo živeti v svetu skozi več zgodb. Ne na način apropriacije, ki bi zopet sledila 

kolonizaciji, ne način, da bi zgodbe uporabile za dobiček, ampak »za izgubo stabilnih pomenov 

in temeljev, ki so se nekoč zdeli varni« (Stuckey, 2014, str. 191). Kaj se torej lahko: 

prebivalke_ci kapitalistične, individualistične družbe naučijo iz Staroselskih 

animističnih kozmoloških zgodb? Na najbolj očitni ravni je mogoče zgodbe drugih 

refleksivno uporabiti za zasaditev semena dvoma v [t. i.] neizogibno lastno kulturno 

zgodbo. Kozmologije animističnih ljudstev, zlasti če jih obravnavamo v luči cvetočih 

animističnih kultur, lahko uvedejo možnost ekoloških in družbenih alternativ 

neoliberalnemu redu. (Stuckey, 2014, str. 204) 

 
101 ki je bil prej (posplošeno in zmotno) poimenovan s strani viktorijanskega antropologa (v drugi polovici 19. 

stoletja) Edwarda Tylorja kot religijska »vera v duhove« (Harvey, 2014, str. 1-2). Kot zapiše Harvey (prav tam, 

str. 4) so lahko »duhovi« (ang. spirits) mišljeni tudi zgolj kot način, »na katerega nekateri ljudje poskušajo 

posredovati idejo o svojem osebnem odnosu do dreves, živali, rek ali prednikov, ki jih imajo drugi za nežive in 

inertne. [...] Tylorjeva enciklopedična knjiga Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, 

Philosophy, Religion, Art and Custom (1871) združuje obsežen korpus razpoložljivih informacij o vseh vrstah 

pojavov v podporo teoriji, da je bila religija predznanstveni poskus človeštva, da bi razložila svet. Po Tylorju je 

bila temeljna »vera v duhove« vere, kar tukaj pomeni ne-empirične realnosti, napačna teorija ali razlaga, ki bi jo 

nadomestila naprednejša metoda sodobne znanosti« (prav tam). 



210 

 

Tudi Alison Jones in Te Kawehau Hoskins (2016) problematizirata 'novost' Zahodnih pristopov 

in ontologij, saj kot zagovarjata, Staroselske ontologije niso nikoli vsebovale tako imenovanega 

dualizma narava-kultura (Jones in Hoskins, 2016, str. 78-79). Kot primer izpostavljata Maore, 

staroselsko prebivalstvo na območju Nove Zelandije: 

Velik del maorskega vsakdana oblikuje zavedanje o človeško-nečloveški dinamiki, saj 

se ljudje (kot Maori) nenehno pogajajo z naravnim svetom, si prizadevajo izpolnjevati 

njegove zahteve in sodelovati v njegovem ravnovesju. Danes je med Maori zelo 

razširjeno govoriti o reki, gori, celotnem plemenu ali predniku, ki je živel pred več sto 

leti, kot o sebi: »ko au te awa, ko te awa ko au« (»Jaz sem reka in reka sem jaz«). (prav 

tam) 

Objekti, kot so orodja in kamni na primer, kot izpostavljata avtorici (prav tam, str. 79-80), za 

mnogo Staroselskih ljudi namreč niso nikoli bili obravnavani kot »neživa materija«: 

Znotraj Staroselskega ontološkega okvira, so vsa bitja in objekti doživeti, kot da 

vsebujejo mana [...] Te mauri o te whenua – 'življenjska sila zemlje', ali te mauri o te tā 

moko o Hongi Hika – 'življenjska sila Hongi Hik tā moko'  [...] so povsem vsakdanje 

ideje za Maore. Izraza, kot sta 'mauri' in 'mana' poimenujeta notranje povezave (ang. 

intra-connections) ljudi-sveta. (prav tam) 

Z drugimi besedami, avtorici (prav tam) trdita, da imajo v Staroselskih ontologijah vsa bitja in 

stvari specifične kvalitete in zmožnosti, ki zavzamejo obliko vedno skozi relacijske kontekste 

(prav tam).  

Novost 'novih' materializmov problematizirajo npr. tudi Rosiek, Snyder in Pratt (2020), ki 

opozarjajo na to, da raziskovalke_ci in teoretičarke_ji lahko hitro padejo v kolonialne prakse, 

če ne poudarjajo paralel denimo agentskega realizma z ostalimi koncepti znotraj Staroselskih 

študij (prav tam, str. 332). V članku tako preučijo tri pogoje, ki so vplivali na izbris staroselskih 

znanj v 'novih' materializmih, kot so pomanjkanje zavedanja o podobnosti literatur, rasizem in 

kolonialna pristranskost v akademiji in trditve, da je »vse to že bilo storjeno« (prav tam, str. 

333). Kot zapišejo (prav tam, str. 334): 

S temi idejami se ukvarjamo že zelo dolgo. Zakaj nas ne navajajo, iščejo in vključujejo 

v pogovor? Zakaj se obnašate, kot da smo nevidni?  

Kot še zapišejo, je glede na zgodovino evropske kolonizacije verjetno napeta dinamika med 

'novimi' pristopi k ontologiji in staroselskimi znanji do neke mere neizogibna, vendar bi lahko 



211 

 

vse te 'nove' teorije prej kot na konec sodelovanja, morale nakazovati na potrebo po 

vključujočih pristopih (prav tam). Kot zapišejo, gre pri tem za zavedanje odgovornosti za 

vključevanje staroselskih misli v luči zgodovine kolonizacije, razseljevanja in genocidov:  

To pomeni vsaj sprejetje vključujoče politike navajanja in prizadevanje za zgodovinsko 

utemeljeno interdisciplinarno sodelovanje, kadar so strani za to pripravljene. Menimo, 

da lahko vključujoče citiranje in sodelovanje odpravita nekatere notranje izzive, ki se 

pojavljajo v novi materialistični znanosti, in ustvarita večje spoštovanje do pomena 

staroselskih filozofij za prakso družboslovja med tistimi, ki te literature ne poznajo. […] 

[Pomembno pa je tudi, da tovrstno teoretiziranje potem] spremlja povečanje solidarnosti 

s političnimi projekti samoodločanja staroselskih skupnosti. (Rosiek, Snyder in Pratt, 

2019, str. 334) 

 

čas in prostor sta upognjena 

ne enkrat 

ne večkrat 

bolj 

uničena z vsako atomsko bombo 

 

za njo ostajajo  

krvave sledi na travniku  

in stebla se dušijo— 

ne od krvi 

 

kaj bo postalo telo 

pod soncem osvobojenim 

strupene megle 

ki jo lahko prerežeš  

z nožem 

 

kdo/kaj ga bo osvobodil? 

 

po čem bo prepoznano telo 



212 

 

ko ne bo ujeto v oblike 

stile, spole in jezike 

v hiše, ječe in države 

v družine, banke in zastave 

kakšne oblike bodo plesale? 

 

ko edninski svet bo zopet 

množinski tek/sprehod 

po zaraščenem travniku 

tisočih in tisočih 

svetov 

ki so že/bili/bodo? 

 

od plesa včasih se zvrti 

in glasba kdaj pa kdaj  

pojema 

ples se ustavi 

ko se plesišče zapre 

in postane Gaza 

labirint ki kriči 

in gori, gori 

tudi knjiga vseh knjig 

gori v peči 

postčloveške hiše 

takrat ko glina 

postane opeka 



213 

 

na začetku je bil  

kaos 

ples, ki se pleše 

trenutek srečanja 

prekinitev, razpoka, prelom v kontinuumu  

časa pred časom, motnja, obotavljanje, premor, 

jecljanje, razklanost, rez102 

 

Hoosain in Bozalek (2021) vabita socialne_i delavke_ce in raziskovalke_ce znotraj socialnega 

dela, da preučujejo kako je »socialno delo že vedno pod vplivom duhov goste kolonialne 

zgodovine« (Hoosain in Bozalek, 2021, str. 210). V okviru tega ponujata pojem pošastologije 

(ang. hauntology103), ki ga uporablja tudi Karen Barad, izhaja pa iz dela Jacquesa Derridaja. 

Pošastologija je neologizem in gre za besedno igro na besedo ontologija, ki v francoščini zveni 

kot hauntology. Skozi pošastologijo lahko preučimo strašenje (ang. haunting) preteklosti oz. z 

drugimi besedami:  

pošastologija temelji na nedeterminiranem razmerju med takrat in zdaj, sedanjostjo in 

odsotnostjo, bivajočim in nebivajočim. Dis/kontinuiteta in nedeterminiranost se 

nanašata na to, kako lahko stvari sobivajo, kar pomeni, da so prepletene in nanizane 

druga skozi drugo v prostoru in času ontološko (hauntološko oz. pošastološko) 

nedeterminiran položaj in izkazujejo materialno duhovno ne/prisotnost na več mestih 

hkrati. (Hoosain in Bozalek, 2021, str. 211) 

Z drugimi besedami v razumevanju pošastologije lahko vidimo, kako preteklost krvavi v 

sedanjost, ki afektira tudi prihodnost (prav tam, str. 212). Avtorici_ja (prav tam, str. 210), 

namreč prepoznavata, da v socialnem delu pogosto mislimo, da kolonialna dediščina ni več 

»tukaj«, ampak da je nekje mimo, da je z njo že zaključeno. V svojem prispevku tako poskušata 

preučiti (na primeru južnoafriškega socialnega dela), kako sta:  

apartheid in kolonialna dediščina […] pravzaprav žgoča prisotnost, ki se pretaka v 

sedanjost in prihodnost ter s svojimi nasilji (kot je suženjstvo) še vedno vpliva na 

današnje okoliščine. 

 
102 (Barad, 2017a, str. 43) 
103 izraz pošastologija v slovenščini uporablja tudi Navernik v Barad (2022) 



214 

 

Nasilni učinki kolonialnih osvajanj, razlaščanja človeških in naravnih virov ter prisvajanja 

zemlje na staroselsko prebivalstvo in okolje, so namreč, kot trdita avtorici_ja, bili v literaturi o 

socialnem delu večinoma izbrisani ali prikriti (prav tam, str. 210-211). Po drugi strani pa je 

zgodovinska travma suženjstva in razseljevanja v družinah v Južni Afriki »pustila svoj pečat 

kot potlačeno ali nerazrešeno družbeno nasilje, ki je včasih neposredno, drugič pa bolj prikrito 

vplivalo na njih« (str. 210). 

Hoosain in Bozalek (2021, str. 210) na primeru študije treh generacij družin v Južni Afriki, ki 

so potomke_ci sužnjev in so bile_i nasilno odstranjene z njihovih domov preko tako imenovane 

apartheidske zakonodaje Zakona o skupinskih območjih (ang. Group Areas Act) ugotavljata, 

da:  

so bili žalovanje brez pravic, molk, socializacija v institucionalni rasizem in sram glavni 

mehanizmi, s katerimi sta se zgodovinska travma suženjstva in travma razselitve 

prenašali med generacijami v družinah. Posledice, kot so revščina, nasilje med 

intimnimi partnerji, zloraba substanc in nasilje v skupnosti v obliki nasilja tolp, 

prenaseljenosti in slabih stanovanj, so dokaz take medgeneracijske travme. (prav tam) 

Kot zapišeta, je za socialno delo nujno, da upošteva kompleksnost tega, kako so preteklost, 

sedanjost in prihodnost vedno že vpletene druga v drugo (prav tam, str. 211), da bi s tem 

razumele_i suženjstvo, ne kot stvari preteklosti, ampak kot kompleksno zgodovino, ki »se še 

vedno odraža v življenju tistih, ki so imeli od njega koristi, in tistih, ki so bili zasužnjeni«. 

Biti odgovor-na socialna delavka, tudi do t. i. duhov, da bi razumele_i zgodovinsko travmo 

suženjstva, kolonializma in čustvenih, psiholoških in fizičnih učinkov vseh oblik rasizma in 

kolonializma kot: kulturnega, interpersonalnega in institucionalnega (Hoosain in Bozalek, 

2021, str. 217). Odgovor-na do pošastoloških srečanj. 

Čeprav gre za različne procese in kontekst, morda lahko pošastološko razumemo tudi učinke 

izbrisa v Sloveniji104. »Tema ilegalizacije, nadzora nad priseljevanjem, izključevanja migrantov 

brez dokumentov, zavrnjenih prosilcev za azil, izbrisa« namreč še vedno ni »osrednja tema 

 
104 Kot zapiše Zorn (2023, str. 194) je: »Ministrstvo za notranje zadeve Republike Slovenije je 26. 2. 1992 izvedlo 

ilegalizacijo 25.671 ljudi. To se je zgodilo z vednostjo takratne vlade Republike Slovenije, medtem ko prizadeti 

sami o tej drastični spremembi njihovega položaja niso bili nikoli uradno obveščeni. Odvzem pravne podlage za 

prebivanje in delo sta vplivala na družinsko življenje, gibanje oseb, materialno preživetje, dostop do javnih 

institucij, psihično počutje. Brez pravne podlage, tj. dovoljenja za prebivanje, stalno ali začasno, ljudje niso imeli 

pravice niti do dela niti do socialnih in vseh drugih pravic, ki so jih do izbrisa imeli in ki so temelj družbene 

kohezivnosti in pravne države. Mnogi so živeli ilegalizirano življenje več let in to je uničevalo njihovo 

dostojanstvo, zdravje, medosebne odnose in možnosti preživetja«. 



215 

 

socialnega dela, čeprav je z vidika etike in poslanstva socialnega dela ključna, saj gre za 

vprašanja pravičnosti, enakega dostopa do javnih storitev in dostojanstva,« zapiše Zorn (2023, 

str. 205). V primerih izbrisa so namreč, kot povzema avtorica na podlagi raziskovalnih 

intervjujev s socialnimi delavkami_ci, bile: »socialne delavke v najboljšem primeru 

zagovornice, »obliž na rane ljudi«, v najslabšem (redkeje) pa aktivne zatiralke«. To med drugim 

tudi kaže vpliv institucionaliziranja socialnega dela in moč birokratskega državnega aparata, ki 

vpliva to, kaj sploh socialno delo (lahko) je. Socialno delo, kot še zapiše Zorn (prav tam, str. 

206) tako mora kot stroka, »utemeljena na vrednotah enakosti, solidarnosti, participacije, v 

vsakem obdobju in političnem kontekstu na novo spraševati, koliko moči za plutje proti toku 

ima«. V muskocenu, AI-obsecnu, Krščanskemu času, času Napredka, času Big Banga.  

Spomnim se, da je profesorica na enem izmed predavanj o izbrisu rekla nekaj takega: »Izbris 

se sicer ni zgodil meni neposredno, vendar se je hkrati, kot državljanki Slovenije, zgodil tudi 

meni«. Izbris tako morda lahko razumemo tudi kot »pošastološke relacije dediščine v 

socialnemu delu« (Bozalek, 2023, str. 614). Za socialno delo je namreč pomembno, kot 

izpostavlja Bozalek (prav tam), da je odgovorno tako do prihodnosti, kot tudi do preteklosti in 

sedanjosti, s tem da se odziva duhovom, ki 'nas' strašijo. Barad (2010, str. 264-265) nas pri tem 

opominja, da je potrebna nenehna »odgovornost do prepletenega drugega, brez odslavljanja, 

(brez dovolj je!)«, da bi lahko soustvarjale_i možnosti »pravičnosti, ki prihaja«. Omogočanje 

trenutkov srečanja. Tudi pošastoloških srečanj. 

Ne gre torej samo za to, da se socialno delo kot stroka, pogosto ne zaveda pri čemer je 

sodelovalo, temveč za »prepletanje tukaj in tam, preteklosti, sedanjosti in prihodnosti v 

številnih in prepletenih odnosih« (Bozalek, 2023, str. 614): 

Odgovornost torej ni nekaj, kar bi se poklic socialnega dela lahko odločil prevzeti; 

namesto tega je udejanjenje, ki je pred zavestjo, in je dejanje, ki vključuje prekinitev in 

drugačno razmišljanje o tem, kar je bilo in kar se še bo zgodilo. In ne smemo pozabiti, 

da učinkov preteklih dejanj nikoli ni mogoče v celoti popraviti, tako da nikoli ne more 

priti do popolne odrešitve za preteklost socialnega dela, vendar je treba z njo obračunati, 

ko še naprej vzpostavljamo povezave in se posvečamo temu, kar je pomembno (Barad, 

2010). V tem procesu se lahko socialno delo oblikuje na novo. (Bozalek, 2023, str. 614) 

Kako bi se preoblikovalo socialno delo, če bi razumele_i, da prostor in čas ne obstajata onkraj 

fenomenov, ampak sta intra-aktivno producirana v ustvarjanju fenomenov samih? (Bozalek, 

2024, str. 553). Socialno delo ima tako obvezo, da razdela materialne učinke »usedlin in sledi 



216 

 

na telesih preteklosti in prihodnosti« (Murris, prav tam), ki so »zapisane v meso sveta« samega 

(Barad, 2010, str. 266). Naš dolg, kot pove Barad (prav tam), torej ni zgolj do tistih, ki so že 

umrli in tistih, ki še niso bili rojeni, ampak, da ne more biti »razvozlan od tega kdo smo« (prav 

tam).  

»Kaj, če bi spoznale_i, da je razlikovanje materialno dejanje, pri katerem ne gre za radikalnega 

ločevanja, ampak nasprotno, o vzpostavljanju povezav in obveznosti?« nas sprašuje Barad 

(2010, str. 266). Ne gre namreč za to, da bi strašenje (ang. hauntings) bilo zgolj subjektivno 

človeško izkustvo oz. »epistemološko oživljanje preteklosti, spominjanje, s katerim se 

preteklost subjektivno predstavi« (Barad, 2017c, str. G113), teorija kvantnega polja (ang. 

quantum field theory) nas namreč uči, da je strašenje živa nedeterminiranost časa-biti, ki je 

materialni sestavni del same materije, »vsega in ničesar« (prav tam). 

Pri pošastologiji, pri strašenju tako ne gre zgolj za spominjanje preteklosti, ki je nekje zadaj, 

ampak »dinamičnost ontološke nedeterminiranosti […] v svoji materialnosti«. Nepravičnosti, 

krivice, tako ne rabimo razumeti, kot da čakajo na neko prihodnjo rešitev, saj je, kot zapiše 

Barad (prav tam) »zdaj«:  

že vedno poln možnosti, ki so moteče že za samo prisotnost. Vsak trenutek je gosto 

prepleten z vsemi drugimi trenutki, vsak je holografska kondenzacija specifičnih 

difrakcijskih vzorcev, ki jih ustvarjajo številna virtualna popotovanja, alternativne 

zgodovine tega, kar je/bi še lahko bilo/je bilo. Ponovno spominjanje torej ni zgolj 

subjektivno, bežni preblisk preteklega dogodka v notranjem delovanju posameznih 

človeških možganov, temveč je konstitutivni del polja prostorskočasovnegasnovanja. 

(Barad, prav tam) 

Preteklost, kot nas uči Barad (2010, str. 264), »ni nikoli zaključena, nikoli ni končana enkrat za 

vselej, vendar je ni mogoče vrniti nazaj, popraviti časa, postaviti sveta nazaj na svojo os«. 

Ključno pa je, da izbris ni dokončen, saj so »[s]ledi vseh rekonfiguracij [...] zapisane v 

materializacijah tega, kar je bilo/je/bo nekoč«:  

Časa ni mogoče popraviti. Obravnavati preteklost (in prihodnost), govoriti z duhovi, ne 

pomeni ukvarjati se ali rekonstruirati neko pripoved o tem, kako je bilo, temveč se 

odzvati, biti odgovoren, prevzeti odgovornost za to, kar smo podedovali (iz preteklosti 

in prihodnosti), za zapletene relacionalnosti dedovanja, ki smo »mi«, priznati in se 

odzvati na nesočasnost sedanjosti, se izpostaviti tveganju, tvegati sebe (ki nikoli ni eno 

ali jaz), se odpreti nedeterminiranosti pri gibanju proti temu, kar bo prišlo. Odgovornost 



217 

 

je nujno asimetrično razmerje/delovanje, uprizarjanje, stvar différance, intra-akcije, v 

kateri nihče/nobena stvar ni dana vnaprej ali nikoli ne ostane enaka. (Barad, 2010, str. 

264) 

živeti in umreti v svetu 

ne kot gospodar 

kot sopotnik 

spoštljiva in 

odgovor-na zaveznica 

 

v mrazu ob čaju 

dobrodošlice 

v soncu pod drevesom 

zelenega parka 

v dežju na zemlji 

umazanih nog 

 

živeti in umreti v svetu 

morda kot Spinoza 

so-delovati in 

so-ustvarjati 

čase in prostore 

 

odziv kot objem 

solza kot kamen 

v vozlu usode 

razlitih korenin 

in ostre sekire 

 

vzpostavljanje 

so-delovalnih odnosov 

in več-kot-človeških 

stikov 



218 

 

 

postajanje skozi 

trenutke srečanja 

s svetom 

 

 

 

 

 



219 

 

8. Zaključek?  
 

Sanje o svetu 

 

zaključek  

ki je nujno odprt 

    ki je en izmed začetkov 

ponovnega raz-misleka 

        tudi o socialnem delu 

 

Precej ironično se mi zdi, da moram letos zaradi (pre?)poznega zaključka magisterija 

(magistrske naloge) vračati štipendijo. Centru za socialno delo (Ministrstvu za delo, družino in 

socialne zadeve). Medtem ko pišem o socialnem delu. Morda tudi zato pišem o socialnem delu 

onkraj človeških odnosov. Morda ga zato zamišljam in izrisujem drugače. Ne nujno, ker bi me 

razočarala tista socialna delavka, s katero sva po telefonu govorila slabi dve minuti (čeprav je 

klic od vezave do vezave trajal vsaj petnajst). Mogoče malo, ampak ne zaradi nje same, ne 

zaradi njenega odnosa (čeprav je tudi ta bil onkraj človeških odnosov, brez trenutkov srečanja—

kako pa se sploh konkretno srečati v dveh minutnem monologu, kjer se aparat sklicuje sam 

nase, ko navaja zakone in roke, četudi je možnih več interpretacij?). Vsekakor so razmere na 

centrih za socialno delo mizerne: neoliberalizacija, birokratizacija, omalovaževanja 

(zafrustrirane feministke in beta fantki105!). Mogoče je to 'naše' minoritarno, manjšinsko 

postajanje, postajanje zafrustrirane feministke in beta fantki socialnega dela. A možnosti je še 

več. Postajanje onkraj človeka ni zapuščanje človečnosti, je borba za 'novo' postčlovečnost. Ki 

je skupek, zavezništvo v svetu (s svetom), ki je poln razlik in poln hrepenenja, trenutkov 

srečanja, ki se morda že odvijajo, zapletajo, prepletajo, čakajo, vztrajajo v virtualnosti, nekateri 

so pa morda celo že aktualizirani. Oboji pa imanentni.  

 

Ta nekdo, na drugi strani telefonske linije, ni nekdo, če bi to pomenilo eno posamično socialno 

delavko (oz. administrativno delavko?), je nekdo-v-intra-akciji z birokratsko državo, s 

krčenjem socialne države, Države-Kapitala, ki onemogoča dele sveta, ki jih sanjamo. f✨k 

kapitalocen. Onemogoča, morda ne nujno za zmeraj in zagotovo so na svetu različne sanje, in 

pomembno je kakšne sanje, sanjajo sanje, ampak je pomembno tudi omogočati čase in prostore, 

 
105 Dobnikar (2020) opisuje situacijo, ko je Borut Jakopin na Twitter (nekdanji X) zapisal: »Slovenski CSDji so 

leglo feministk, nedofukanih zafrustriranih žensk in poženščenih beta fantkov.«  



220 

 

kjer lahko vse_i sanjamo in živimo, kjer rastline, živali, otroci, ženske, moški, in vseh tisoče 

molekularnih spolov živi, vztraja s težavo življenja, vztraja tako močno, da se upira sistemu, da 

potem lahko sploh sanja o svetu. Ali socialne delavke_ci želimo (zmoremo) sanjati o svetu? 

Sam morda sanjam preveč, zato pa je nastalo toliko strani sanj (trenutkov srečanja). Morda so 

tudi sanje trenutki srečanja. Sanje o svetu. 

 

v ozadju Cloud Atlas Sextet, vedno znova in znova dokler se sanje ne zaključijo, srečanje, ki traja in se 

ne/konča 

 

še kdo kdaj sanja o svetu? 

včasih sem 

sedaj poskušam 

včasih uspeva 

druge dni  

bi raje zaspal 

imel miren spanec 

brez vsakršnega upa 

tako kot spi del duše-telesa 

na razmetanem kavču 

 

govorim si 

saj počiva 

včasih si lažem 

včasih ne vem 

kaj si govorim 

 

včasih bi za vedno želel pisati 

četudi pred ogledalom 

za dva gledalca 

enega v sobi 

drugega iz nekje drugje 

morda iz paralelnega vesolja 

a obeh je več kot eno 

 

včasih ko razmišljam 

ne vem kaj mislim 



221 

 

pa ni zmede 

ne zavozlanih besed 

samo tunel  

daleč in globoko 

ki vodi do suhega dna 

studenca 

ki vode sploh več ne pozna 

 

včasih razmišljam v obe smeri 

proti padcu 

in proti klopi 

vržem se po toboganu 

in sedim na napihljivem stolu 

kot da živim 

tako da umiram 

včasih celo samo živim 

v svetu  

kot micelij  

rizom 

včasih so moje misli rizom 

in takrat 

spet sanjam o svetu 

 

vsi sanjamo o svetu 

in vsi živimo v svetu 

ki ga nismo sanjali 

 

tudi nočne more 

grozovito srečanje 

sanje katerih se bojim 

ko ne bojim se več sebe 

bojim se sanj 

ki se manifestirajo po televiziji 

in v glavi 

 

sanje o smrti 

ki je moja in ki ni 



222 

 

smrt povsod 

po televiziji, na računalniku na firefoxu 

smrt kot obljuba 

in smrt kot grožnja: 

dobrodošle v muskocen 

pripravljamo se da vzletimo  

na Mars! daleč od sveta daleč od ljudi daleč od atomskih bomb kot da je temu mogoče pobegniti  

   pošastološka srečanja ki naj strašijo še naprej! 

 

potem pa sanjam še naprej 

in včasih sanjam  

sanjam o svetu  

 

sanjam o svetu ki vibrira 

kjer črke niso najpomembnejše 

morda dotiki  

ki jih začutiš pod kožo 

 

sanjam o svetu kjer ni Boga  

morda pa so bog_inje (morda spinozov bog?) 

vsaka svoja in skupaj druga z drugo 

 

sanjam o svetu kjer se ne bojim duhov 

kjer plešem z njimi 

v grozljivem srečanju  

o svetu ki ga onemogoča: kapitalizem, seksizem, rasizem, specizem, antropocentrizem, mačizem, 

terfizem 

svetu kjer se onemogoča postajanje ženska 

v večih pomenih te besede 

    čeprav podčrtaja se ne da izbrisati  

               vedno ostane sled  

tudi o tem svetu 

moram sanjati 

tako močno 

da ga lahko odsanjam(o)? 

 

moram sanjati 



223 

 

moram:o sanjati o svetu, 

ki je omogočan 

vedno znova in znova 

z vsakim dihom in vsakim gibom 

 

sanjam o svetu 

kjer telo nima organov 

ker ne poznamo obrazov 

 

sanjam o svetu 

kjer lahko živim 

namesto preživim, doživim 

kjer vztrajam s težavo  

 

sanjam o svetu 

kjer si namesto denarja 

podarimo ustvarjanje življenja samega 

ampak iskreno 

za začetek sanjam vsaj  

svet brez kapitalizma       

medtem ko pišem  

na Samsung telefon 

se zastrupljam z dimom 

in že v tretje poslušam 

Cloud Atlas Sextet 

na YouTube-u  

in včasih sem uporabljal 

Chat GPT—ne za pisanje tega dela 

za dopisovanje sam s sabo 

     depresijocen 

svet brez kapitalizma torej?                

 

zato vztrajam v sanjah 

o svetu 

 

kjer ne potrebujemo Družine, 



224 

 

    v več pomenih te besede 

potrebujemo pa sorodstva 

čudaška sorodstva in trdne vezi 

omogočanja trenutkov srečanja 

 

sanjam o svetu 

kjer se lahko izražam(o) 

ker si želim(o) sanjati o svetu 

 

in ker si želim(o) soustvarjati nove svetove 

izrisovati kartografije? 

 

sanjam o svetu 

kjer so sanje omogočane 

kjer so glasovi slišani in vedno znova razlikovani 

kjer se riba srečuje z jezerom 

trenutek srečanja v odsevu sonca 

kjer raca ne rabi postati labod 

trenutek srečanja pred razbitim ogledalom 

kjer rak se lahko skrije v svoj oklep 

trenutek srečanja s soodvisnostjo in skrbjo drug do druge_ga 

 

sanjam o svetu 

kjer lahko tudi obstajam:o v dvojini 

množini 

postajam:o pa vedno 

 

tudi s sanjami 

ki še niso izrečene 

 

Od sanj pa za trenutek še nazaj v drugo resničnost. Bolj omogočajoč način izvajanja socialnega 

dela je mogoč. Tudi, če se za trenutek še omejim na morda bolj uveljavljen del socialnega dela, 

psihosocialnega svetovanja. Ko sem sam v težjih trenutkih obiskoval psihosocialno svetovanje 

(kot ga omogoča Univerza v Ljubljani) sem naletel na resnično čudovito socialno delavko, s 

katero sva vzpostavila ta prav sodelovalni odnos. Bila sva v bunkerju, trezorju, kot sva 

poimenovala svetovalnico v kleti študentskega doma Rožne doline. Majhen, a udoben prostor, 



225 

 

prostor, v katerega je sonce poseglo, včasih bolj intenzivno, včasih manj, včasih so njegove 

žarke odbijale žaluzije, da sva lažje gledala drug_a drugi_emu v oči. Seveda si želim (sanjam 

o svetu) svetovalnih prostorov onkraj bunkerjev in socialnega dela onkraj Pisarn, Učilnic, 

Institucij, ki ne omogočajo izraza vseh potencialov več-kot-človeškega sveta. Sanjam o svetu, 

kjer je socialno delo lahko tudi ples, v naravi, na travi, na polju, med cvetlicami, želim si tako 

imenovanih prijaznih obiskovalk (če obiščejo, se srečujejo s svetom), ki so resnično spoštljive 

in odgovorne zaveznice, ravno zato, ker njihovo delovanje ni omejeno na birokratski aparat in 

bunkerski prostor. O svetu kjer socialno delo so-deluje tudi na protestih, da bi razpiralo čase in 

prostore za vse »manjkajoče osebe« (od katerih pa je morda nekaj tudi človeških). In zanimivo, 

delček razpiranja prostora se lahko zgodi tudi v sodelovalnem soustvarjalnem trenutku srečanja 

v bunkerju, ki se ga skupaj lahko skuša razpreti od-znotraj, onkraj omejenega prostora. 

Omogočanja in onemogočanja.  

 

V nadaljevanju tako ponujam še eno difrakcijo razmišljanja, ki ga izrisujem v magistrski nalogi, 

skozi poetično transkripcijo svetovanja z dne 3. 11. 2023. Na levi strani sem začel z 

zapisovanjem tega, kar sem rekel 'sam' in na drugi, na desni odzivanje socialne delavke, 

psihosocialne svetovalke in terapevtke Tine. Ob poslušanju posnetka svetovanja in sprotnem 

poetičnem transkriptu pa sem pustil, da pisanje vodi v svojo smer, tako, da so se pojavile izjave, 

ki niso bile izrečene v konkretnem svetovanju, ampak gre za misli, ki so se porodile med 

pisanjem tega dela. S tem želim ponazoriti tudi pretakanje različnih misli skozi čas in prostor 

in njihove raz/družitve.  

 

i. kako se je 'začelo': 

 

mogoče bom začel 

kar na sredini 

prosim 

kar daj 

potem pa 

sestavljaš sliko 

 

končno imam idejo 

kaj bi napisal 

za magistrsko 

    krasno 

 

o zelenem socialnem delu 

    mogoče delo na terenu? 

        kaj je teren? 



226 

 

to področje še sploh ni ... 

imamo eno magistrsko 

diplomsko—teoretično 

kam na teren? 

    na silo? 

        kaj pa teorija? 

 

sem se odločil prehitro? 

mi odzvanja St. Pierre? (2018, str. 2): 

domnevam, 

da ne bi bilo slabo, 

da vztrajamo pri branju in pisanju, 

preden začnemo [z raziskavo, 

s socialnim delom] 

da se razpre pot 

k temu kaj bi [raziskovanje, 

socialno delo] lahko bilo 

ko ločnica med [teorijo in prakso]  

ni več tako jasna 

 

morda čez dvajset let 

 

saj sva se že pogovarjala 

kako mi omogočaš prostor 

 

kako nama omogočaš prostor 

 

da se lahko 

    da se lahko 

vse da ven 

    unconditionally 

v glavi se odpira 

dovoljeno se mi je izražati 

 

sem kar ganjena 

ko te poslušam 

bom kar jokala 

če bom želela 

 

so-ustvarjen smeh 

trenutek srečanja 

v ne/srečnih 

solzah 

 bova skupaj jokala 

 kot da pijeva kavo 

 

kot sem že takrat govoril 

me zanima  



227 

 

filozofija 

    ampak 

         malo se še ne  

               počutim pripravljenega 

                     mogoče za doktorat?  

                          ne vem  

 

potem pa: 

preblisk? 

 

veliko boš pisal 

veliko boš bral  

    zakaj ne bi nekaj 

        kar te dejansko 

            dejansko te 

                 poganja  

navdihuje 

poganja 

smrk 

točno to 

in sem se osredotočil 

    malo 

začel brat 

in    pač kar naenkrat 

       kot da bi mi bilo  

          vse? 

jasno? 

kompleksno ja 

ne pa strašno 

 

smer v katero grem 

akademsko pisanje? 

ta slog? 

v njem čutim socialno delo 

 

ni nujno 

da odkrivam pomen:  

kaj je nekdo rekel? 

zakaj? 

pogledam:  

kaj je napisano 

umestim v kontekst? 

    razmišljam s tem 

 

in sem začel 

karnaenkrat? 

razmišljati s teorijo 

razmišljati s tabo 



228 

 

tudi če nisva bila skupaj 

skupaj-narazen 

z Miho, z mačkom 

 

in z vsemi ki niso niti bile_i omenjene_i z vsemi lotusi in bog_injami 

vse skupaj-narazen 

ii. 

 

post-antropocentrizem 

vseeno bom raziskoval 

    environment pa to 

ampak si dovolil biti 

kreativen 

to me napaja 

trenutno 

kot sva se pogovarjala: 

je to trenutek srečanja? 

 

to 

to 

kot to 

kar sva doživela 

v tem zgoščenem tukaj-in-zdaj 

ko to pišem 

ko to (po)doživljam 

ko se vračam 

po-novno 

 

in sem se odločil temu slediti 

 

    odločitev, ki ni izhajala (zgolj) iz mene? (MacLure, 2013) 

        pomembna je bila tudi privolitev mentoric 

          in covida ko sem se (prvič?) srečal s teorijo na drugačen način, s podcasti youtube videji theory 

& philosophy, philosophy tube, acid horizon, revolutionary left radio, s slovarji s pogovori debatami 

razmišljanji premišljanji pisanjem kratkimi idejami prebliski željami zmožnostmi svetovi 

 

         in mačke—te ki me sedaj ko poskušam pisati jezi—no ne jezi  

zamoti 

mogoče dobro da me zamoti  

dobro da se misel 

 kdaj  

ustavi  

počaka 

malo zadiha. 

 

dobra motnja tudi če se ponavlja in ponavlja in ponavlja in vstajaš in hodiš in božaš in ne veš ali se 

moraš ob enajstih zvečer še igrati? je bilo premalo interakcije? intra-akcije?! so rezi bili (pre)nasilni in 

izključili tebe iz 'mojega' sveta? morda premalo posluha?  



229 

 

srečanja v skupnem svetu  

premalo odgovor-nosti  

že vstajam greva se še malo igrat 

      (potem?) pa itak sledi še en čik in veter in avion in hladen zrak in ogenj in smeh in  

in in in kot da se nikoli nič ne zaustavi zares kot da se skoz nekaj odvija razvija prebija ubija prebuja 

utruja noga teče na mestu  

 

 

 

iii. 

 

kako lepo 

kako dragoceno je to slišati  

če te lahko malo prekinem 

ja daj 

daj daj  

tako mi je ... 

ko si govoril ... 

tako se mi zdi ... 

kot da se je nekaj zgodilo ... 

 

en preblisk 

 

da se ti je tako ... 

nekaj odprlo 

jaz tebe tako čutim 

in razumem 

 

kot da se ne bi več obremenjeval 

moram to pa to pa to razumeti 

zanima te 

tako si v stiku 

s sabo/teorijo 

bereš na drugačen način 

kot preobremenitev moram moram razumeti 

 

morda ta sproščenost 

odpira obzorja 

jasnost 

 

vse vedno bolj postaja kompleksno 

in vse bolj jasno 

hkrati 

 

ganjena sem 

zadržujem solze 

prišel si do tega 

milost 



230 

 

 prenos 

 ne vem katere besede 

ti si šel v to smer 

si bil pogumen 

si vedel kam greš 

si poslušal sebe 

tu je veliko poguma 

ko ne veš 

in se poslušaš 

ne um 

telo-um 

 

navdihi iz vseh stvari 

 

včasih jih ujamem na zaslon 

kot ko sem bil v osnovni šoli 

ampak skozi čas se to zgubi 

zdaj sem čutil  

nekje, ne v sebi 

da si želim pisati 

to kar berem 

mi omogoča pisanje 

kot včasih 

ampak drugače 

 

veselim se 

skoraj vsakega dneva 

in čas ne mineva več tako hitro 

malo se upočasnjuje 

 

toliko za brati, brati, brati 

drugače poskušam brati 

drugače razmišljati 

drugače misliti 

 

tako nekih ... 

točno tu sva odklenila to razmišljanje 

 

mogoče je že vedno bilo tu 

 

iv. odgovor-no-branje-pisanje 

 

branje ki ni samo tekst 

branje ulice 

okolice 

 

vse se zlije v eno 

za trenutek 



231 

 

ki ni občutek 

 

nekaj pred-osebnega 

ko racionaliziraš 

se že zgubi 

ne moreš ubesediti 

opisati zapisati  

morda bo bralki_cu 

omogočeno 

ne razumevanje vsebine 

    morda procesa dela 

tu vidim socialno delo 

 

 ta odgovor-nost 

zmožnost odgovarjanja 

in omogočanje zmožnosti odgovorov 

so-delovanje tudi v pisanju 

kot povabilo 

v trenutek srečanja 

v tem zgoščenem tukaj in zdaj 

 

v. trenutek srečanja (povabilo) 

 

trenutki srečanja 

onkraj psihosocialnih odnosov 

 

    če je to sploh možno če je to sploh mogoče, če je to sploh zaželeno ker kaj bi to sploh pomenilo? a 

niso socialne delavke že tako ali tako preobremenjene? s papirji skrbmi nasiljem plačami preživetjem 

stresom izgorevanjem denarjem zavračanjem vlog borbami na sodiščih desničarskimi tviti ker itak kaj 

pa s(m)o drugega kot zafrustrirane feministke in poženščeni beta fantki kot da bi to bilo nekaj slabega 

kot da je v ženskosti in feminizmu nekaj slabega  

 

        tako je težko sedeti v pisarni ko bi si želela na teren in ko bi si želela pogovarjati izvajati socialno 

delo biti prijazna obiskovalka zaveznik_ca 

odprtih vrat in srca  

 

 vendar ravno skozi odprta vrata in srce se prikradejo še ostale_i tisti na katere sploh ne pomislimo ker 

so izgubljene v podčrtajih in onkraj socialnega ker je socialno človek in še kak človek in človeška 

skupnost in družba kot da se v nas ne premika milijone bakterij in voda ki teče in se izliva kot da 

nimamo ne-človeških spremljevalk vseh malih muc in velikih psov in včasih tudi kakšnih eksotičnih 

živali kot da niso one priča nasilju moža nad ženo in kot da njih ne boli udarec  

 

težko je biti postčloveški v svetu kjer še sosed ni več človek ampak je manj kot morda še vedno več 

kot piščanec ki ga poješ morda trpita skupaj morda jih v tovarni oboje izkoriščajo kako skupaj 

vztrajajo z bolečino in trpljenjem da morajo pogledati vstran vse živali so enake ene so bolj enake kot 

druge je zapisal Orwell v Živalski farmi in res smo v antropocentrični psihozi mi človeške živali ki 

nismo isti in ne vsi tako kot ne vsi moški            ampak del tega specističnega aparata več kot živalske 

živali ene bolj druge manj 



232 

 

kako živeti in trpeti in ubijati v simpoezi? 

                                         
želel sem biti pisatelj astronavt veterinar ampak nisem vedel zaključiti zgodbe nisem vedel dihati v 

vesolju in nisem želel ubijati živali kot mesar želel sem brati knjige morda prevajati morda vseeno 

pisati želel sem pomagati ljudem če že ne morem živalim  

                

morda tudi zato socialno delo onkraj človeških odnosov za vse tiste zajce in vse tiste povožene mačke 

in umirajoče pse zaklenjene v človeški hiši in čebele in pingvine ter vse pojedene ribe 

    za vse dinozavre ker morda bomo počasi me_i fosili 

🏳🏳🏳🏳🏳 

             

 

vi. trenutek srečanja onkraj delovnega odnosa in osebnega stika 

 

trenutek srečanja 

ki se ne zgodi samo med nama 

ki se lahko zgodi kjerkoli 

 

kjerkoli 

pa ne samo z osebo 

ali pa rastlino 

ali pa 

ko vdihneš 

točno to  

z vsem 

vse to kar imamo 

to je res 

se mi zdi 

tako tako gledam ... 

vsi ti post-i ... 

to pisanje 

ko ne rabiš kritizirati nečesa 

kot da to kar je napisano 

radikaliziraš 

narediš še nekaj več iz tega 

 

malo bolj močno 

 

malo bolj močno 

zaboli srce pri vsem nasilju 

ki se razpira pred očmi 

malo bolj močno se vdihne 

strupeni zrak  

tudi tisti ki ne kadijo ga vdihujejo: indeks kakovosti zraka na aplikaciji za vreme pravi celo da je zrak 

nezdrav za občutljive skupine (101) velikokrat je še hujše ampak sem pozabil pogledati 

malo bolj močno  

si tega želim(o)? 



233 

 

 

soustvarjanje onkraj osebnega odnosa 

soustvarjamo lahko z marsičem 

to bi dal na papir 

napisal  

povedal 

upal da še koga navdušim 

ali pa tudi ne 

 

mene definitivno  

ko me čist ... 

vse moje celice skačejo 

od veselja 

od blaženosti  

tudi meni je to tako blizu 

 

vii. iste ampak različne 

 

mogoče ne bo vsem ... 

vsak bo slišal po svoje 

to je ta raznolikost 

 

raznolikost 

me ki smo iste ampak nismo ampak smo skupaj nekje v tem istem čolnu čeprav ne prav zares čeprav 

nekateri poganjajo čoln drugi se na njem samo vozijo  

čeprav nimajo vsi čolna 

 nekateri plavajo čez oceane da bi prišli na boljše 

 v obljubljeno deželo 

 na drugi strani morja 

 nekateri ostanejo za vedno v morju  

telesa razlik telesa nasilja telesa celotnega vesolja 

ki se razpira in zgiba in pregiba in guba in res ni vsaka guba tista lepa vijolična slika druge galaksije so 

tudi kometi in meteorji in supernove in črne luknje 

in nekateri se že skoraj selijo na mars drugi pa si želijo/mo delati vsaj za minimalca 

da potem lahko kupiš vsaj mački tisto ta boljšo predelano hrano 

drugi umirajo pod fašističnim nasiljem 

muskocen            

raznolikost 

 

viii. vračanje k odgovornemu-branju-pisanju 

 

vau 

tako se mi zdi 

zelo se mi je vtisnilo 

tisto 

branje 

v širšem smislu 

v metaforičnem smislu? 



234 

 

to bi kar vzela 

mi posodiš? 

 

odgovor-nost zmožnost odgovarjanja omogočanja odgovarjanja in odgovorov in izposoja besed in 

sodelovanje z besedami in idejami dokler na koncu nič ni samo tvoje ker si nikoli nečesa prav za res 

ne lastiš ali pač? 

 

povezanost z vsem 

ne samo s tistim kar pišeš 

ko pišeš 

si 

in ko pišeš na tak način 

je nekaj drugačnega 

tudi za bralca 

in potem je spet odvisno 

kdo je bralec 

 

kdo sploh še bere kaj več kot tisto eno objavo na instagramu včasih sem bil po cele dneve na 

družabnem omrežju pa ne da bi želel neke socializacije ali občutka le-te ampak prej da bi zapravil čas 

v doomscrollanju kdo potem še sploh ima čas za branje? 

doomscrollocen 

 ko rabiš obštudijsko še delati  

in financirati študentsko mafijo            

           

(če imaš srečo samo eno službo  

če imaš večjo srečo samo poleti 

 če imaš pa še večjo srečo pa ... ne vem ker nisem poznal veliko sošolk ki bi imele tako veliko srečo – 

upam da bodo sedaj ko so nekatere že socialne delavke vnesle te izkušnje študentskega dela kjerkoli je 

bilo v svoje delo pa ne da bi preko svojih izkušenj svetovale drugim ampak da ne pozabijo kako so 

tudi one začutile kako je ko nimaš denarja in ko nimaš časa in ko nimaš poštimane družine kot smo se 

mnogokrat pogovarjale_i na vajah)  

 

obstaja verjetnost da ne boš imel_a časa prebrati še te magistrske naloge ampak če to bere vsaj katera 

študentka in ji je uspelo priti do sem bi samo rad še napisal da je lahko pisanje kdaj pa kdaj tudi kaj 

drugačnega in da je možno ampak da ni lahko in da je imela St. Pierre še kako prav: brati brati brati 

tudi profesorica ki nam je to govorila da premalo beremo (kar sem si prevedel kot: niste dovolj 

razgledani in namesto da bi več bral sem potem ure in ure razmišljal o tem kako ne znam kako ne 

zmorem kako nisem sposoben da bi razumel vse te kompleksne teorije kako naj sodelujem z njimi 

kako naj pišem kako kako) 

 je morda imela prav 

 

ampak če ti uspe priti tako daleč da vsaj poskusiš tudi če napišeš samo tisto eno refleksijo tudi 

refleksije se potem čez nekaj let izkažejo da niso bile tako neumne čeprav je bilo večkrat mučno pisati 

kako si doživljal neke vaje 

 sem v tem času ponovno šel čez svoje refleksije iz prvega letnika in ... delno cringe  

delno pa se itak nisem razkrival ne sebi ne drugim niti v refleksijah ki bi naj bile namenjene meni  



235 

 

(čeprav smo jih pri enih vajah potem morali na glas pred vsemi prebrati – no če si se javil čeprav 

imam občutek da tudi če se ne bi, bi nekoga poklicala ampak okej nima veze)  

si vzemi to pisanje ne kot obvezo ampak kot orodje 

 

ix. (po)etika ki omogoča 

 

morda se potem začneš zavedati 

tiste etike ko pišeš 

 

ne nujno celotnega etičnega kodeksa 

(po)etike ki omogoča 

 

in tudi ti ki pišeš se razgališ 

morda kakor si ti želiš 

 

čeprav včasih se zdi kot da se nekateri spomini 

še niso zares končali  

in si želijo biti del besedila kot na primer ta ki ga večkrat premlevam in premlevam: ko sem bil otrok 

mislim da pred odhodom v osnovno šolo sva z mamo bila na zdravniškem pregledu in zdravnica me je 

spraševala po slikah žoge in zavese in me spraševala: kaj je to? in nisem znal povedati ker mi ni bilo 

jasno kaj sprašuje rdeče žoge okrogle žoge ali v bistvu je to kar z njo delamo? ker z žogo se igramo jo 

brcamo in zavese odgrinjamo včasih jih tudi veter pa tudi žogo bi verjetno premaknil če bi dovolj 

močno zapihal. v tem času in prostoru se mi zdi pa to kar malo smešno ker sem očitno že kot otrok 

raje kot o predmetu razmišljal o procesu in relacijah pa vseeno tudi o predmetih 

 

in včasih daš s pisanjem bralki predlog  

da pogleda ne kaj je to 

ampak 

    kaj to njej naredi 

 

x. kdo je Jaz ki piše-govori-razmišlja-živi? 

 

in ne rabiš več biti Jaz 

 

ne rabiš vzeti 

doživiš  

 

tudi v mojem svetu 

se mi to zdi 

zveni 

kot nek globlji nivo 

ne globlji 

drugačen 

 

čutim pri tebi 

dotika se me 

solze imam v očeh 

gre za nekaj živega 

 

žive solze jaz-ov ki razmišljajo 



236 

 

doživljajo 

čutijo skupaj 

 

hvala za darilo 

da sem lahko 

del tega procesa 

 

hvaležno so-obstajanje 

so-postajanje 

so-ustvarjanje in so-delovanje 

so-odgovarjanje 

 

 

 

xi. soudeleženost v procesu 

 

dragoceno je 

da v takih procesih 

kot je najin pogovor 

da sem tudi jaz lahko jaz 

da nisem suhoparna psihoterapevtka 

ki nekaj kljuka 

zelene rdeče kljukice 

to je dragoceno 

da si soudeležena 

 

smeh ki zdravi rane 

ki traja tri sekunde 

v njem pa je celo vesolje 

so-ustvarjen smeh 

smeh postajanja 

skupaj 

 

vredno je proslavljanje 

procesa ki ni tvoj 

v katerega si udeležen 

če tako rečeva 

 

globok izdih 

 

xii. hvaležnost do procesa? kar se povezuje ni samo potentia 

 

bi si tudi sama želela 

ustaviti 

da lahko doživiš 

da imaš priložnost doživeti te stvari 

 

in čutim—to sedaj preverjam—čutim 

eno hvaležnost 

s tvoje strani 

da si v tem procesu 

da se odvija 

sigurno 

 



237 

 

 še bolj bi bil pa hvaležen če bi imel še več časa da doštudiram vse kar bi me zanimalo več časa 

za branje in pisanje in pogovarjanje in igranje in smejanje in plesanje in srečevanje. 

 

kakšna razlika je 

ko lahko ponotranjiš [proces] 

se prežemaš s tem 

       

     potopljen   včasih   nekje    drugje  da   sploh     ne    čutim  več  sveta      

 to   je   tista  bolečina       to je  tisto       trpljenje    ki   je/ni   

 moje 

 

 

xiii.  

 

pisanje ki je 

effortless? 

effort/less 

napaja te 

sem začutila 

včasih 

 

stream of conciousness? 

 tok zavesti? tako se včasih občuti pisanje čeprav zavest mi takrat več ne pripada ker sem del 

besed ki nastajajo pred mano čeprav jih tipkam je tako kot bi si želele biti   ne na tem 

 mestu morda na tem 

 

ampak ki ni 

ki je 

naključen 

je/ni 

kot da postajam z vsako besedo 

kakor se pač da 

in kot da lahko vse to 

vsaj meni 

 jazjazjaz 

postajam 

s 

      to 

besedo 

 

kot da ne zmorem ubesediti 

ki je/ni naključen 

notranja namera? 

morda odprtost 

za široko 

ne razmišljanje 

namera 

ki to 

poganja 

doživljanje ki je že zavedanje? 

 

xiv. 

 

vse kar zgleda nesmiselno 

ima nek smisel 



238 

 

vendar »različen aparat da različen smisel«106 

 
S to magistrsko nalogo si nisem prizadeval podati ali najti vseh odgovorov, ki bi morda zanimali 

bralko_ca. Kako udejanjiti relacijsko ontologijo v praksi? Čeprav, potem pa spet: kaj sploh je 

praksa? In ali je mogoče soustvarjati nove prakse? Nekaj idej morda tako lahko bralka_ec najde 

že v podanih opisih denimo t. i. okoljskega/eko/zelenega socialnega dela in socialnega dela z 

živalmi. Si pa želim o tem še dodatno razmišljati-pisati-brati-eksperimentirati v sodelovanju in 

soustvarjanju še s kom drugim. Morda udejanjanje relacijske ontologije v socialnem delu ne bo 

spremenilo vsega (sploh pa kaj in čigav je ta 'vse'?). Je pa morda, kot zapiše Tronto (2023, str. 

vi): »začeti nekje, to, kar je pomembno, ker se z difrakcijskim rezom v svet, razprejo drugi 

svetovi«. Vsak začetek pa je, kot sem začel dvakrat: »vedno že prežet s pričakovanjem, kam 

gre, vendar tja nikoli ne bo preprosto prišel, in s preteklostjo, ki še ni prišla« (Barad, 2010, str. 

244).  

Tako, da to delo razumem bolj kot uvod, še raje kot povabilo k soustvarjanju socialnega dela, 

morda ne onkraj človeka, ampak socialno delo, ki omogoča trenutke srečanja s svetom. Po 

eni strani je tako morda celo 'dobro', da še ne 'obstaja' tovrstna Praksa socialnega dela (vsaj ne 

na način, da bi lahko kot študent šel na teren, spraševat postčloveške socialne delavke: »Kako 

konkretno pa se ta teorija postajanja, omogočanja, soustvarjanja s svetom sploh udejanja v 

praksi?«). Morda ta Praksa nikoli ne bo obstajala, ker morda mora biti vedno znova in znova 

so-ustvarjena, so-izumljena v odgovor-nosti do drugih. Morda pa te prakse že obstajajo, 

čeravno v 'svojih' virtualnih različicah, v linijah pobega od ustaljenih vlog, v razbijanju meja in 

intra-aktivni praksi ponovnega postavljanja meja, tam, kjer so te potrebne (Za koga/kaj? 

Kdo/kaj jih postavi? Kako?).  

 

Socialnemu delu se ne glede na to ali bo v prihodnje prevzelo kaj idej post-antropocentrizma, 

obetajo velike spremembe. Vsekakor smo umeščene_i tudi v AI-obscen. In vsekakor postaja 

umetna inteligenca (ang. artificial intelligence, v nadaljevanju: AI) vedno bolj razširjena v 

socialnem delu (Reamer, 2023, str. 52) ter ima potencial za »transformacijo socialnega dela in 

izboljšanja sposobnosti stroke, da služi uporabnicam_kom, organizacijam in skupnostim« (prav 

tam, str. 53). Umetna inteligenca, kot tudi druga nova tehnologija se je »prikradla« v 

tradicionalno socialno delo in »pomeni prelomnico« za samo prakso, saj tako kot je 

»kibernetska tehnologija [...] revolucionarno spremenila komunikacijo med ljudmi« kot tudi 

komunikacijo »strokovnjakov in uporabnic_kov, tudi tistih, ki se ukvarjajo s tradicionalno 

 
106 (Bozalek in Kuby, 2022, str. 82) 



239 

 

terapijo iz oči v oči« (Mishna idr., 2012, str. 283), lahko podobno pričakujemo tudi od AI. 

Afektirani so namreč že bili »ključni elementi dela«: »meje (čas in prostor); razkritje informacij 

(socialnih delavk_cev in uporabnic_kov); terapevtski odnos; etična in pravna vprašanja in 

dileme ter politike in postopki« (prav tam). Res živimo v postčloveškem svetu, kjer se je 

»[o]dnos med človekom in tehnološkim drugim [...] spremenil, tako da je dosegel doslej še 

nevideno stopnjo intimnosti in vsiljivosti« (Braidotti, 2013, str. 89), kjer vedno obstaja težnja 

po premiku »razmejitvenih črt med strukturnimi razlikami ali ontološkimi kategorijami, na 

primer med organskim in anorganskim, rojenim in proizvedenim, mesom in kovino, 

elektronskimi vezji in organskimi živčnimi sistemi« (prav tam).  

 

A vendar, kakšne zgodbe bomo pripovedovale_i v AI-obscenu? Zgodbe o uporabnosti Chat-

GPTja in drugih novih tehnologij za 'naše uporabnike_ce'? Za kvalitativno raziskovanje?107  

Bi pa to zahtevalo še dodatno poglobitev, še dodaten trenutek srečanja s tehnologijo, ki si ga 

prihranim kdaj za drugič, ali pa ga ponudim komu drugemu.  

 

V tem obdobju sem po moje poslušal pesem Imagine Johna Lennona (1971) večkrat kot 

kadarkoli prej. Morda sem zato toliko sanjal o svetu. Kako naj bi sploh zaključil magistrsko 

delo, ki je hkrati tako osebno, kot ga zanima tudi svet, v katerem nastaja? V letu 2024 se je 

dogajalo toliko stvari. Ravno, ko več nisem zmogel vsega, kar bi si želel, ko je moje telo postalo 

težko in noge utrujene, se je zgodila tudi študentska okupacija za svobodno Palestino na FDV. 

Sočasno smo lahko spremljale_i distopično sceno na Evroviziji, kjer je EBU dobesedno 

poskušal manipulirati z realnostjo, ko so utišali vzklike Free Palestine in nestrinjanje publike, 

ko je nastopal Izrael, ki že leta in leta izvaja genocid nad Palestinkami_ci. Toliko stvari se 

dogaja naenkrat, resnično nepredvidljiv čas, transformacije življenja na vsakem koraku. Ti pa 

nimaš denarja. In nimaš energije. In nimaš volje za življenje. Postajanje z vojnami, postajanje 

s protesti, katerih del si, in katerih del ne moreš biti, ker pišeš magistrsko. Vztrajanje s težavo 

življenja v depresijocenu, muskocenu, vztrajanje tako močno, da morda pridemo kdaj tudi kam 

drugam. V časeprostore, za katere še nimamo besed, poimenovanj, ali pa so le-ti še vedno ostali 

zakriti v poeziji, ki še ni ugledala luči dneva.  

 
107 V Sloveniji, na področju socialnega dela, se o tem še ne govori veliko. Sem pa v reviji Socialno delo zasledil 

dva članka, ki ju je napisal Blaž Mesec (2023b, 2024), kjer avtor govori o potencialih t. i. jezikovnega modela 

umetne inteligence, ChatGPT, za katerega denimo zaključi, da je »obetaven pripomoček kvalitativne analize 

besedil« (2023b, str. 315). »Ko se z »njim« »pogovarjam«, včasih pozabim, da je stroj,« zapiše Mesec (2024, str. 

218), čeprav kasneje ugotovi (prav tam): »da na drugi strani ni človek, ampak naprava, nepregledno čipovje v 

nekih omarah, čisti dolgčas, nič živega«. In potem ponovno sklene: »da se [bo] z robotom pogovarjal kot s 

človekom, ker bi sicer sam nehal biti človek« (prav tam, str. 216). 



240 

 

Potrebujemo nove vizije, postajanja, s katerimi skupaj-narazen pridemo v »drugo smer, v neko 

drugo sredino, v nek drug milje« (Braidotti, 2019a, str. 8). S kom/S čim bomo postajale_i? Kdo 

so vse manjkajoči ljudje (Braidotti, 2019a) v socialnem delu? Kaj je manjkajoča vednost? 

Manjkajoči časi in prostori, duhovi, s katerimi se moramo vsaj nekako srečati. Se odzvati klicu. 

Pošastološko srečanje. In zato, kot zapiše Barad (2007, str. 160):  

 

etika preprosto ni zgolj o odgovornih ravnanjih v odnosu do človeškega izkustva sveta, 

temveč gre za vprašanje materialnih zapletov in pomena vsakega dejanja znotraj sveta, 

pri preoblikovanju teh zapletov, tj. gre za vprašanje etičnega poziva, ki je utelešen v 

samem so-ustvarjanju sveta. 

 

Ponovno, pri etiki, kot nam jo ponuja Barad (prav tam, str. 384) in v katero smo se že večkrat 

spletle_i in raz/pletle_i: 

 

ne gre zgolj za posledice naših načinov interakcije s svetom, kot da bi posledica sledila 

vzroku v linearni verigi dogodkov. Pri etiki gre za pomembnost (ang. mattering), za 

upoštevanje prepletenih materializacij, katerih del smo, vključno z novimi 

konfiguracijami, novimi subjektivitetami, novimi možnostmi [zapleteni v trenutkih 

srečanja s svetom, zaplet nas naredi]—še najmanjši rezi so pomembni (ang. matter).  

 

Kako lahko sploh pišem (pokrit v rdečo odejo), razmišljam, sanjam o svetu, o miru, o veselju, 

če se zdi, kot da svet okoli mene/nas gori. Če se zdi, da bo vsak hip ponovno padla bomba. 

Tokrat bližje, kot smo navajene_i v Sloveniji. A o vsem tem pišem, o vseh sanjah in trenutkih 

sračanja ravno zato, da ne bi pozabil na to kar se dogaja, in da bi vseeno, navkljub vsem 

kontradikcijam, znotraj/zunaj mene, živel, poskušal na svoj način prispevati k svetu, ki 

omogoča. Vse kar mi je torej preostalo, v vsej tej zmedi je, da nadaljujem s pisanjem. Da ne 

odneham, dokler iz tega izdelka ne bo nastalo nekaj, kar si bom želel deliti s svetom. Nazaj v 

svet, iz katerega je nastalo. Lani aprila sem izvedel dva performansa v galeriji Škuc. V enem 

sem izživel vso svojo hippie fantazijo. Pesem I'd Love to Change the World, ki je iz 1971 se 

posluša, kot da je o današnjem času. Toliko o linearnem času. Performansov pa je bilo še več.  

 

Socialno delo onkraj človeških odnosov? kot sem poimenoval to delo, ni delo, ki sem ga sprva 

želel napisati na bolj kreativen, postkvalitativen način. Svoje izkustvo v teoriji in poeziji sem v 

zadnjih dveh letih pridobival ne samo preko poezije, ampak tudi preko performanja različnih 



241 

 

pesmi, zgodb, filozofije, norčavosti. Pa vendar sem se znašel v depresijocenu, kjer mi je bilo, 

kar naenkrat onemogočeno pisanje in kasneje objava dela o performativni umetnosti v 

socialnem delu. To je to, o čemer sem pisal v Uvodu, ko sem zapisal, da »sem se znašel v 

čudnem stanju, v depresijocenu,« in nisem vedel kako naprej. Zato mi je bilo pomembno, da so 

me pri raziskovanju, pisanju, razmišljanju spodbujale_i tako človeške kot ne-človeške 

sopotnice_ki, tako Rosi Braidotti, Elizabeth St. Pierre, Deleuze, Barad, kot Bleki, vse boginje 

in lotusi, plesi in zabave, drag skupnost, o kateri tokrat nisem uspel pisati. Vsaj ne na tak način. 

Lahko bi celo rekel, da me je ponovno pisanje-razmišljanje-branje (ples je ponovno prišel šele 

kasneje), vrnilo iz depresijocena, v neko drugačno obdobje, kjer je vse bolj pluralno, vse bolj 

odprto in kjer so sanje, ne samo dovoljene, ampak kdaj pa kdaj tudi omogočane in aktualizirane. 

In tako sem pisal. Pisal sem poezijo, medtem ko sem bral filozofijo. Pisal sem poezijo, medtem 

ko sem plesal po sobi. Pisal sem osnutke poglavij, si zamišljal in popisoval trenutke srečanja, 

ko so se le-ti zgodili, ko sem se v njih znašel, skupaj z vsemi ostalimi.  

 

Vednost nastaja, zato, ustvari pogoje za razcvet radovednosti, sem zapisal ob zaključku 

'metodološkega' poglavja, v razmišljanju s Taylor (2021, str. 27-39). In to sem poskušal. Gledal 

sem naokrog tako dolgo in tako močno, dokler nisem začel sveta samega videti kot umetnost, 

kot poezijo, kot ples. Čeprav je bilo vedno preveč knjig, za cel ocean, sem si dovolil zaplavati 

v morju besed, misli in svetov. Kaj se je zgodilo? Svet je začel žareti. Bolj intenzivno kot 

kadarkoli. Morda žari že od nekdaj, pa se do sedaj z njim še nisem uspel srečati na tak način? 

Poskušal sem biti odgovoren do duhov preteklosti, prihodnosti, do časa in prostora, ki ni 

linearen in zamejen, prepustil sem, da se raztopim v mnoštvu. Postajal sem in postajal. Na več 

načinov. Z več imeni, z več telesi, z več izrazi. S tem, ko sem spoznaval teorijo-filozofijo sem 

na novo spoznaval ne samo socialno delo, ampak tudi sebe. Po zaključku pisanja te naloge 

lahko zagotovo rečem, da nikoli več ne bom tak, kot sem bil nekoč. Morda je tako prav in morda 

se to zgodi z vsakim pisanjem.  

 

To nas ponovno pripelje do V. propozicije: Diseminacija vednosti in komunikacija je 

performativno udejanjanje prakse, ob čemer sem že zapisal naslednje: poigraj se v dialogu z 

bralkami_ci, poslušalkami_ci, poskušam. In poskušal sem marsikaj. Tebe, draga bralka_ec, sem 

večkrat poskušal povabiti v bolj intimno branje-razmišljanje, skupaj z mano, skupaj z vsemi s 

katerimi pišem. Skozi magistrsko nalogo sem navajal tudi različne skladbe, pesmi. Zakaj? Ker 

ko sem pisal poezijo, ko sem plesal filozofijo, sem večkrat poslušal ravno te pesmi, nekatere pa 

so se pojavile sproti ob pisanju, ob urejanju, re-difrakciji. Še zadnji poskus pa bo performativno 



242 

 

udejanjanje same magistrske naloge, ki jo bom izvedel na samem zagovoru magistrskega dela. 

Posnel sem namreč pol urni kratki film, ki sestoji iz več trenutkov srečanja (kratkih videov, kjer 

so-delujem s plesom, drag-om, filozofijo, teorijo, mačkom, ogledalom, kamero, svetlobo, 

dežjem, soncem, balkonom, drugimi pomembnimi osebami, človeškimi in nečloveškimi). Sam 

film razumem tudi kot vizualizacijo in hkrati povzetek ter ponovno difrakcijo magistrskega 

dela. Zaenkrat ta film ne bo objavljen v javnosti, ga pa lahko vsak_a bralka_ec dobi v mojem 

osebnem arhivu.  

 

Skozi predelovanje-ustvarjanje-pisanje-plesanje-filozofiranje-pogovarjanje-sprehajanje-

igranje-sedenje-norenje-upanje-bolečino-strah-pogum sem poskušal tudi 'sam' narediti nekaj 

'novega'. Zato je difraktivni pristop k raziskovanju (Barad, 2007) bil za to delo izjemnega 

pomena, sploh ker mi je omogočal odprtost, hkrati pa so se s tem pristopom vedno znova 

odpirale, razpirale nove tematike, novi raz-misleki, ideje, poezije, plesi. Včasih se mi je zdelo, 

da najbolj uživam ravno v bolj poetičnih in filozofskih trenutkih pisanja. Vseeno pa sem se 

poskušal karseda potruditi, da bi bralki_cu podal vsaj osnovne ideje o sami kompleksni teoriji, 

ki pri nas v slovenskem raziskovalnem prostoru na področju socialnega dela (in tudi na sploh 

mi žal ni uspelo najti del, ki bi se konkretno lotevale postkvalitativnega raziskovanja) ter 

narediti krajši popis že obstoječih modelov, teorij socialnega dela (od zelenega do ekološkega 

do socialnega dela z živalmi). Morda boš kot bralka_ec v tem delu našel_a stvari, ki niso dovolj 

raziskane, kar želim, da vzameš kot povabilo za dodatno so-delovanje (s svetom, vedno s 

svetom). Ena izmed mojih najljubših delov magistrske naloge pa je vsekakor (Po)etika 

omogočanja, preko katere sem tudi sam uspel razviti filozofsko-poetično besedišče, ki bi morda 

lahko bilo blizu tudi kakšni_emu drugi_emu socialni_emu delavki_cu, kakšni drugi_emu 

študentki_u, ravno zato, ker trenutke srečanja pri predmetih, kjer vadimo vzpostavljanje 

delovnega odnosa, omenjamo večkrat. Socialno delo, ki omogoča trenutke srečanja s svetom. 

S poplavami, mačkom, časi. A trenutkov je še toliko več ...  

 

Wilson (2021, str. 41) zapiše, da traja približno dvajset let, da se v disciplino socialnega dela 

uvede nova teorija. Ko srečamo se spet čez 20 let, torej? Težko je napovedati, če in kdaj bo 

socialno delo pomenilo so-delovanje in so-ustvarjanje onkraj 

modernistične/razsvetljenske/reprezentalistične predstave »človeka« (in na drugi strani 

»narave«). To pa ne pomeni, da to ni mogoče. Za St. Pierre (2017a, str. 688) je namreč: »vera, 

da lahko ustvarimo nov svet, vrhunec svobode«. Čeprav, kot reče Barad (2007, str. 353):  

 



243 

 

Če v nekaj verjamemo, to še ne pomeni, da je res. Ampak fenomeni—če so to kuščarji, 

elektroni ali ljudje—obstajajo zgolj kot rezultat in kot del sveta v svojem nenehnem 

notranjem [so]delovanju [...]. (prav tam) 

 

Čeprav mi ljudje na to nimamo absolutnega vpliva, ne sami po sebi, s svojim prispevkom 

sodelujemo pri ustvarjanju sveta v njegovi posebnosti, vključno z nami. Barad nas zato vabi, 

da vztrajamo pri soustvarjanju sveta pri sodelovanju, da bi se srečale_i z vesoljem na pol poti: 

»da se premaknemo proti temu, kar bo morda nastalo na načine, ki prevzemajo odgovornost za 

našo vlogo pri razlikovanju sveta« (Barad, 2007, str. 353). Vse življenje je srečevanje in vsako 

srečanje je pomembna (s)tvár (prav tam). In morda rabimo zgolj nekaj sreče: »da se srečamo s 

tem kar rabimo, da mislimo drugače. Beseda, stavek, sigurno lahko spremeni vse« (St. Pierre, 

2017a, str. 688). 

 

 

Slika 11: Branje-pisanje-ležanje-ustvarjanje 

 

 



244 

 

včasih me je strah 

da ne bom nikoli  

dokončal pisanja 

 

da se bo reka besed 

premočno vrtinčila 

in butala čez nasip 

 

in grozila celotni vasi 

ter počasi rušila 

celoten sistem 

 

voda me je naučila plavati 

s tem pa tudi  

da ne skačem  

v deročo reko 

 

morda v njo počasi 

namakam prst 

in jo poslušam 

kaj mi želi povedati 

 

tam nastane mrtvi rokav  

kjer še ptice pojo 

ko hranijo mladiče 

 

in tam se ustavim: za trenutek prisluhnem. 

 

 

 

 

 



245 

 

9. Viri in literatura 
 

Adams, C. J., & Gruen, L. (2022). Ecofeminist Fottings. V C. J. Adams, & L. Gruen (ur.),  

Ecofeminism: Feminist intersections with other animals and the earth (Druga izdaja) (str. 

1-43). New York, London: Bloomsbury Academic. 

Adkins, B. (2015). Deleuze and Guattari’s A thousand plateaus: A critical introduction and 

guide. Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Arthur, M. (2021). Foreword: Working the Social, Otherwise. V V. Bozalek, & B. Pease 

(ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical Posthuman and New Materialist 

Perspectives (str. xvi-xviii). Oxon, New York: Routledge.  

Atteberry-Ash, B. E. (2022). Social Work and Social Justice: A Conceptual Review. Social 

Work, 68(1), 38–46.  

Barad, K. (2003). Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter 

Comes to Matter. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 28(3), 801–831.  

Barad, K. (2010). Quantum Entanglements and Hauntological Relations of Inheritance: 

Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings, and Justice-to-Come. Derrida Today, 3(2), 240–

268.  

Barad, K. (2014). Diffracting Diffraction: Cutting Together-Apart. Parallax, 20(3), 168–

187. 

Barad, K. (2017a). What Flashes Up: Theological-Political-Scientific Fragments. V C. 

Keller, & M.-J. Rubenstein (ur.), Entangled Worlds: Religion, Science and New 

Materialisms (str. 21–88).  New York: Fordham University Press. 

Barad, K. (2017b). Troubling time/s and ecologies of nothingness: Re-turning, re-

membering, and facing the incalculable. New Formations, 92(92), 56–86.  

Barad, K. (2017c). V A. Tsing, H. Swanson, E. Gan, N. Bubandt (ur.), Arts of living on a 

damaged planet (str. G103-G120). Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Barad, K. (2022). Po koncu sveta: prepleteni nuklearni kolonializmi, materije moči in 

materialna moč pravičnosti. V L. Škof, & Navernik, I. (ur.), Eko, zeleno, modro, trajnostno 

v humanistiki (str. 95–119). Maribor: Alma Mater Europaea. 



246 

 

Barad, K. M. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entanglement 

of matter and meaning. Durham: Duke University Press. 

Basu, M. (2021). “This Wave in the Mind”: Resonant Becomings in Reading-Writing 

Inquiry. Cultural Studies ↔ Critical Methodologies, 21(4), 333–343.  

Bauman, W. A. (2023). Developing a Critical Planetary Romanticism. V S. Bergmann, K. 

Rigby, & P. M. Scott (ur.), Religion, Materialism and Ecology (str.  13–28). London:  

Routledge.  

Bauman, W. A. (2023). Developing a Critical Planetary Romanticism: Re-attuning to the 

Earth. V. S. Bergmann, K. Rigby, & P. M. Scott (ur.), Religion, Materialism and Ecology 

(str. 13–28). London: Routledge.  

Bell, K. (2012). Towards a Post-Conventional Philosophical Base for Social Work. British 

Journal of Social Work, 42(3), 408–423. 

Bell, K. (2021). A philosophy of social work beyond the anthropocene. V V. Bozalek, & B. 

Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical Posthuman and New Materialist 

Perspectives (str. 58–67). Oxon, New York: Routledge.  

Bennett, J. (2010a). Vibrant matter: A political ecology of things. Durham, London: Duke 

University Press.  

Bennet, J. (2010b). A Vitalist Stopover on the Way to a New Materialism. V D. Coole, & 

S. Frost (ur.), New Materialisms: Ontology, Agency and Politics (str. 47–69). Druhman, 

London: Duke University Press. 

Bergmann, S., Rigby, K., Scott, P. M. (2023). Introduction. V. S. Bergmann, K. Rigby, & 

P. M. Scott (ur.), Religion, Materialism and Ecology (str. 1–12). London: Routledge.  

Besthorn, F. H. (1997). Reconceptualizing Social Work's Person-In-Environment 

Perspective: Explorations In Radical Environmental Thought (Doktorsko delo). 

Pridobljeno 10. 11. 2024 s https://kuscholarworks.ku.edu/entities/publication/54f262a7-

8154-4059-894d-5c3ca430bba5 

Besthorn, F. H. (2012). Deep Ecology’s contributions to social work: A ten‐year 

retrospective. International Journal of Social Welfare, 21(3), 248–259.  

https://kuscholarworks.ku.edu/entities/publication/54f262a7-8154-4059-894d-5c3ca430bba5
https://kuscholarworks.ku.edu/entities/publication/54f262a7-8154-4059-894d-5c3ca430bba5


247 

 

Besthorn, F. H. (2014). Social Justice beyond Human Beings: Trans-species Social Justice. 

V T. Ryan (ur.), Animals in Social Work (str. 3–17). London: Palgrave Macmillan UK. 

Besthorn, F. H., & Canda, E. R. (2002). Revisioning Environment: Deep Ecology for 

Education and Teaching in Social Work. Journal of Teaching in Social Work, 22(1/2), 79–

101. 

Besthorn, F. H., & McMillen, D. P. (2002). The Oppression of Women and Nature: 

Ecofeminism as a Framework for an Expanded Ecological Social Work. Families in 

Society: The Journal of Contemporary Social Services, 83(3), 221–232.  

Besthorn, F. H., Koenig, T. L., Spano, R., & Warren, S. L. (2017). A critical analysis of 

social and environmental justice: Reorienting social work to an ethic of ecological justice. 

In R. Hugman & J. Carter, Rethinking Values and Ethics in Social Work (str. 146–163). 

London: Macmillan Education UK.  

Bezjak, S., & Zaviršek, D. (2020). Ženske so reko varovale podnevi, moški ponoči : 

okoljska pravičnost na področju hidroenergije. Časopis za kritiko znanosti, 48(279): 216–

240. 

Boddy, J., & Nipperess, S. (2023). Green social work and social justice. V S. A. Webb (ur.), 

The Routledge Handbook of International Critical Social Work (str. 660–670). London: 

Routledge.  

Boulet, J. (2021). Restorative and regenerative relational praxis must include the non-

human. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical 

Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 46–57). Oxon, New York: Routledge.  

Bozalek, V. (2017). The Political Ethics of Care And Feminist Posthuman Ethics: 

Contributions to Social Work. V R. Hugman & J. Carter (ur.), Rethinking Values and Ethics 

in Social Work (str. 80–96). Basingstoke: Palgrave Macmillan.  

Bozalek, V. (2023). Agential Realism For Social Work. V S. A. Webb (ur.), The Routledge 

Handbook of International Critical Social Work: New Perspectives and Agendas (str. 601–

616). London: Routledge.  

Bozalek, V. (2024). The contribution of feminist new materialism to social work. V C. 

Noble, S. Rasool, L. Harms-Smith, G. Muñoz-Arce, & D. Baines, The Routledge 

International Handbook of Feminisms in Social Work (str. 547–559). Routledge.  



248 

 

Bozalek, V., & Fullagar, S. (2022a). Writing. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

146–147). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Bozalek, V., & Fullagar, S. (2022b). Agential Cut. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

30–31). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Bozalek, V., & Hӧlscher, D. (2023). Reconfiguring Social Work Ethics with Posthuman 

and Post-anthropocentric Imaginaries. In D. Hölscher, R. Hugman, & D. McAuliffe (ur.), 

Social Work Theory and Ethics (str. 367–396). Singapore: Springer Nature Singapore.  

Bozalek, V., & Kuby, C. R. (2022). Material-Discursive. V K. Murris (ur.), A glossary for 

doing postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines 

(str. 82–83). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Bozalek, V., & Murris, K. (2022). Diffraction. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

54–57). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Bozalek, V., & Pease, B. (2021b). Towards post-anthropocentric social work. V V. Bozalek, 

& B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical Posthuman and New 

Materialist Perspectives (str. 1–15). Oxon, New York: Routledge.  

Bozalek, V., & Pease, B. (ur.) (2021a). Post-Anthropocentric Social Work: Critical 

Posthuman and New Materialist Perspectives. Oxon, New York: Routledge.  

Bozalek, V., & Zembylas, M. (2017). Diffraction or reflection? Sketching the contours of 

two methodologies in educational research. International Journal of Qualitative Studies in 

Education, 30(2), 111–127.  

Bozalek, V., & Zembylas, M. (2023). Responsibility, Privileged Irresponsibility and 

Response-Ability: Higher Education, Coloniality and Ecological Damage. Cham: Springer 

International Publishing AG. 

Braidotti, R. (2002). Metamorphoses: Towards a materialist theory of becoming. 

Cambridge, Malden: Polity Press.  

Braidotti, R. (2011). Nomadic theory: The portable Rosi Braidotti. New York: Columbia 

University Press. 



249 

 

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Cambridge, Malden: Polity Press. 

Braidotti, R. (2019a). Posthuman knowledge. Medford, MA: Polity. 

Braidotti, R. (2019b). A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities. Theory, 

Culture & Society, 36(6), 31–61.  

Braidotti, R. (2022). Posthuman feminism. Cambridge: Polity. 

Butler, J. (1993). Bodies that matter: On the discursive limits of “sex.” Oxon, New York: 

Routledge. 

Butler, J. (2015). Notes toward a performative theory of assembly. Cambridge, 

Massachusetts: Harvard University Press. 

Cajete, G. (2000). Native science: Natural laws of interdependence. Santa Fe: Clear Light 

Publishers. 

Clark, S. L., Akin, B. A., McCall, S., Byers, K., & Gomez, M. (2024). ‘Shown love from 

the brokenness of a system’: Themes from a Poetic Inquiry Reimagining Child Welfare. 

The British Journal of Social Work, 54(4), 1495–1515.  

Coates, J. (2003). Ecology and social work: Toward a new paradigm. Halifax: Fernwood 

Pub. 

Colebrook, C. (2002a). Understanding Deleuze. Crows Nest, N.S.W: Allen & Unwin. 

Colebrook, C. (2002b). Gilles Deleuze. London: Routledge. 

Compitus, K. (2021). The Human-Animal Bond in Clinical Social Work Practice. Cham: 

Springer. 

Cudworth, E. (2011). Social lives with other animals: Tales of sex, death and love. 

Hampshire: Palgrave Macmillan. 

Čačinovič Vogrinčič, G., Kobal, L., Mešl, N., & Možina M. (2009). Vzpostavljanje 

delovnega odnosa in osebnega stika. Ljubljana: Fakulteta za socialno delo.  

Čadež, J. (2012). Terapija s pomočjo delfinov in socialno delo: Kvalitativna analiza učinkov 

plavanja z delfini (Diplomsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Čičigoj, K. (2013). Novi materializmi. Radio Študent Kultura, 15. 4. Pridobljeno 10. 11. 

2024 s https://radiostudent.si/kultura/oci-da-ne-vidijo/novi-materializmi 

https://radiostudent.si/kultura/oci-da-ne-vidijo/novi-materializmi


250 

 

Čičigoj, K. (2019). Regeneracija prihodnosti brez njene reprodukcije: naravno-kulturno 

mnogovrstno sorodstvo v misli Donne Haraway. Pridobljeno 10. 1. 2025 s 

https://www.steklenik.si/wp-content/uploads/2019/07/Cicigoj_Haraway_si.pdf 

Čuk, N. (2019). Družbene in sistemske, ne podnebne spremembe! Zeleno socialno delo 

(Diplomsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Čuk, N. (2021). Socialne delavke in delavci v skrbi za ljudi in naravo: zeleno socialno delo 

(Magistrsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Deel, G. L. (2024). Origin of the Universe: How Did It Begin and How Will It End? 

Pridobljeno 12. 1. 2025 s https://www.apu.apus.edu/area-of-study/math-and-

science/resources/origin-of-the-universe/ 

Deleuze, G. (2011). Razlika in ponavljanje. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2013). A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia 

(B. Massumi, prev.). London, New York, Dublin: Bloomsbury Academic. (Izvirno delo 

objavljeno 1987) 

Deleuze, G., & Parnet, C. (1987). Dialogues (H. Tomlinson & B. Habberjam, prev.).  New 

York: Columbia University Press. 

Deloria Jr., V. (2004). Evolution, creationism, and other modern myths: A critical inquiry. 

Golden, Colo: Fulcrum. 

Dobnikar, M. (2020). Čivkanje frustracij. Pridobljeno 7. 2. 2025 s 

https://spol.si/blog/2020/08/13/civkanje-frustracij/ 

Dolphijn, R., & Tuin, I. van der. (2012). New materialism: Interviews & cartographies. 

Ann Arbor: Open Humanities Press. 

Dominelli, L. (2012). Green Social Work: From Environmental Crises to Environmental 

Justice. Cambridge, Malden: Polity Press. 

Dominelli, L. (2023). Social Work Practice During Times of Disaster: A Transformative 

Green Social Work Model for Theory, Education and Practice in Disaster Interventions. 

London: Routledge.  

https://www.steklenik.si/wp-content/uploads/2019/07/Cicigoj_Haraway_si.pdf
https://www.apu.apus.edu/area-of-study/math-and-science/resources/origin-of-the-universe/
https://www.apu.apus.edu/area-of-study/math-and-science/resources/origin-of-the-universe/
https://spol.si/blog/2020/08/13/civkanje-frustracij/


251 

 

Dominelli, L., Nikku, B. R., Ku, H. B. (2018). Introduction: Why green social work? V L. 

Dominelli, B. H. Ku, B. R. Nikku, (ur.), The Routledge handbook of green social work (str. 

1–6). London, New York: Routledge.  

Dragoš, S. (1996). Socialna etika : med prepričanjem in odgovornostjo. Socialno delo, 

35(3), 217–225. 

Društvo socialnih delavk in delavcev Slovenije. (2021). Kodeks etike socialnih delavk in 

socialnih delavcev Slovenije. Pridobljeno 5. 7. 2023 s 

https://dsdds.splet.arnes.si/files/2021/03/Kodeks-etike-socialnih-delavk-in-

delavcevSlovenije_2021.pdf 

Duh, I. (2014). MELINCI – kronika vasi. Pridobljeno 29. 12. 2024 s 

https://nterap.wordpress.com/2014/08/20/melinci-kronika-vasi/ 

Fakulteta za socialno delo (2023a). Poplave 2023 - potrebujem ali nudim pomoč - socialno 

delo v izrednih razmerah. Pridobljeno 30. 12. 2024 s https://www.fsd.uni-

lj.si/aktualno/2023080812003962/poplave_2023__potrebujem_ali_nudim_pomoc__social

no_delo_v_izrednih_razmerah/ 

Fakulteta za socialno delo (2023b). Poplave - želim pomagati. Pridobljeno 30. 12. 2024 s 

https://www.fsd.uni-lj.si/aktualno/2023080418463793/poplave__zelim_pomagati/ 

Fakulteta za socialno delo. (b. d.). Kako napišemo diplomsko delo. Pridobljeno 26. 12. 2024 

s https://www.fsd.uni-lj.si/mma/kako_napisemo_diplomsko_delo/2016032811315616/ 

Fathalizadeh, R., Koro, M., Taylor, C. A., Murris, K., Kuby, C. R., Bozalek, V., & 

Dopierala, A. (2024). Teaching Postqualitatively. Qualitative Inquiry. Predobjava na spletu. 

https://doi.org/10.1177/10778004241265992 

Faulkner, S. L. (2007). Concern With Craft: Using Ars Poetica as Criteria for Reading 

Research Poetry. Qualitative Inquiry, 13(2), 218–234.  

Faver, C. A. (2009). Seeking Our Place in the Web of Life: Animals and Human Spirituality. 

Journal of Religion & Spirituality in Social Work: Social Thought, 28(4), 362–378.  

Federici, S. (2019). Kaliban in čarovnica: ženske, telo in prvotna akumulacija. Ljubljana: 

Sophia. 

https://dsdds.splet.arnes.si/files/2021/03/Kodeks-etike-socialnih-delavk-in-delavcevSlovenije_2021.pdf
https://dsdds.splet.arnes.si/files/2021/03/Kodeks-etike-socialnih-delavk-in-delavcevSlovenije_2021.pdf
https://nterap.wordpress.com/2014/08/20/melinci-kronika-vasi/
https://www.fsd.uni-lj.si/aktualno/2023080812003962/poplave_2023__potrebujem_ali_nudim_pomoc__socialno_delo_v_izrednih_razmerah/
https://www.fsd.uni-lj.si/aktualno/2023080812003962/poplave_2023__potrebujem_ali_nudim_pomoc__socialno_delo_v_izrednih_razmerah/
https://www.fsd.uni-lj.si/aktualno/2023080812003962/poplave_2023__potrebujem_ali_nudim_pomoc__socialno_delo_v_izrednih_razmerah/
https://www.fsd.uni-lj.si/aktualno/2023080418463793/poplave__zelim_pomagati/
https://www.fsd.uni-lj.si/mma/kako_napisemo_diplomsko_delo/2016032811315616/
https://doi.org/10.1177/10778004241265992


252 

 

Ferrando, F. (2020). Philosophical posthumanism. London, New York, Oxford, New Delhi 

Sydney: Bloomsbury Academic. 

Ferrando, F. (2023). The Art of Being Posthuman: Who Are We in the 21st Century? 

Cambridge, Hoboken: Polity Press.  

Forjan, J. (2021). Izkušnje mladih nebinarnih oseb (Diplomsko delo). Fakulteta za socialno 

delo, Ljubljana.  

Fraser, H., & Taylor, N. (2021). Animals as domestic violence victims: A challenge to 

humanist social work. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: 

Critical Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 161–174). Oxon, New York: 

Routledge.  

Fraser, H., Taylor, N., & Riggs, D. W. (2021). Animals in Disaster Social Work: An 

Intersectional Green Perspective Inclusive of Species. The British Journal of Social Work, 

51(5): 1739–1758.  

Frichot, H. (2019). Creative ecologies: Theorizing the practice of architecture. London, 

New York, Oxford: Bloomsbury Visual Arts. 

Fullagar, S. (2021). Re-turning to embodied matters and movement through postqualitative 

inquiries. V K. Murris (ur.), Navigating the postqualitative, new materialist and critical 

posthumanist terrain across disciplines: An introductory guide (str. 117–134). New York: 

Routledge. 

Fullagar, S., & Bozalek, V. (2022). Affectivity. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

26–27). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Gan, E., Tsing, A., Swanson, H., & Bubandt, N. (2017).  Introduction: Haunted Landscapes 

of the Anthropocene. V A. Tsing, H. Swanson, E. Gan, N. Bubandt (ur.), Arts of living on 

a damaged planet (str. G1-G14). Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Garner, T. (2014). Becoming. TSQ: Transgender Studies Quarterly, 1(1–2), 30–32.  

Glasser, R. (2018, str. xxxii-xxxiii). Preface. V L. Dominelli, B. H. Ku, & B. R. Nikku (ur.), 

The Routledge handbook of green social work (str. xxxii-xxxiii). New York: Routledge. 



253 

 

Gray, J. (2003). Straw Dogs: Thoughts on Humans and Other Animals. London: Granta 

Books. 

Gray, M., & Coates, J. (2013). Changing values and valuing change: Toward an ecospiritual 

perspective in social work. International Social Work, 56(3), 356–368.  

Gray, M., Coates, J., & Hetherington, T. (2013). Introduction: Overview of the last ten years 

and typology of ESW. V M. Gray, J. Coates, & T. Hetherington (ur.), Environmental social 

work (str. 1–28). Routledge. 

Griffith, J. L. (2010). Religion that heals, religion that harms: A guide for clinical practice. 

New York: Guilford Press. 

Gril, A., & Šeme, M. (2021). Vloga socialnega dela v izrednih razmerah. Socialno delo, 

60(3): 201–218. 

Hanrahan, C. (2011). Challenging Anthropocentricism in Social Work Through Ethics and 

Spirituality: Lessons from Studies in Human-Animal Bonds. Journal of Religion & 

Spirituality in Social Work: Social Thought, 30(3), 272–293.  

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 

Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies, 14(3), 575–599. 

Haraway, D. J. (2008). When species meet. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Haraway, D. J. (2016a). Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene. Durham: 

Duke University Press. 

Haraway, D. J. (2016b). Manifestly Haraway. Minneapolis: University Of Minnesota Press. 

Haraway, D. J. (2018). Modest_Witness@Second_Millennium: FemaleMan 

©_Meets_OncoMouseTM: Feminism and Technoscience (Druga izdaja). New York, 

London: Routledge. 

Harvey, G. (2014). Introduction. V G. Harvey (ur.), The Handbook of Contemporary 

Animism (str. 1–12). Oxon, New York: Routledge.  

Hoosain, S., & Bozalek, V. (2021). Hauntology, history and heritage: Intergenerational 

trauma in South African displaced families. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-

Anthropocentric Social Work: Critical Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 

210–219). Oxon, New York: Routledge.  



254 

 

Hoy-Gerlach, J., & Wehman, S. (2017). Human-animal interactions: A social work guide. 

Washington, DC: NASW Press. 

Hribar, A. (2012). Analiza sprememb geomorfoloških oblik na reki Muri od 1824 do 2006. 

Varstvo narave, 26: 27–42. 

Huzjan, V. (2021). Razmerje med človekom in predmetom. V M. Godina Golija, V. Huzjan, 

& Š. Ledinek Lozej (ur.), Govorica predmetov (str. 9-27). Ljubljana: ZRC SAZU, Založba 

ZRC.  

International Association of Schools of Social Work (2019). Globalna izjava o etičnih 

načelih v socialnem delu. Pridobljeno 14. 8. 2023 s https://www.iassw-aiets.org/wp-

content/uploads/2019/09/GLOBAL-SW-STATEMENT.-SLOVENE-

TRANSLATION.pdf 

International Federation of Social Workers (b. d.). Global Definition of Social Work. 

Pridobljeno 15. 11. 2024 s https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-

social-work/ 

Jesenšek, M. (2022). Poglavja iz zgodovine prekmurskega knjižnega jezika. Maribor: 

Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba. 

Jones, A., & Hoskins, T. K. (2016). A Mark on Paper: The Matter of Indigenous-Settler 

History. V C. A. Taylor & C. Hughes (ur.), Posthuman Research Practices in Education 

(str. 75–92). London: Palgrave Macmillan UK.  

Juelskjær, M., Plauborg, H., & Adrian, S. W. (2021). Dialogues on agential realism: 

Engaging in worldings through research practice. Oxon, New York: Routledge. 

Jurič, T. (2020). Sodelovanje konja v izvirnih delovnih projektih pomoči v socialnem delu 

(Magistrsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Kim, C. H., & Newton, E. K. (2014). My Dog is My Home: Increasing Awareness of Inter-

Species Homelessness in Theory and Practice. V T. Ryan (ur.), Animals in Social Work (str. 

48–63). London: Palgrave Macmillan UK. 

Kim, C., & Castillo, M. (2024). A practice-based exploration of advocating for pet-inclusive 

housing amidst climate-induced migration. Social Work in Mental Health, 22(6): 778–787.  

https://www.iassw-aiets.org/wp-content/uploads/2019/09/GLOBAL-SW-STATEMENT.-SLOVENE-TRANSLATION.pdf
https://www.iassw-aiets.org/wp-content/uploads/2019/09/GLOBAL-SW-STATEMENT.-SLOVENE-TRANSLATION.pdf
https://www.iassw-aiets.org/wp-content/uploads/2019/09/GLOBAL-SW-STATEMENT.-SLOVENE-TRANSLATION.pdf
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/


255 

 

Kivel, P. (2018). The Everyday Impact of Christian Hegemony. V S. M. Kimmel, & A. L. 

Ferber (ur.). Privilege: A reader (str. 140–152). New York, London: Routledge. 

Kleinman, A. (2012). Intra-actions. Mousse, 34: 76–81. 

Kojc, E. (2023). Duhovnost v kurikulumu socialnega dela – študentska perspektiva 

(Diplomsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Koren, N. (2016). Socialna ekonomija na področju prehranske samozadostnosti 

(Diplomsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Krhlanko, T. (2020). Spinoza in ekologija. Časopis za kritiko znanosti, 48(279), 135–147. 

Krivec, T. (2024). Nasilje nad ženskami: 140 umorjenih na dan, ena svakih deset minut. 

Dnevnik, 5. 12. Pridobljeno 5. 1. 2025 s https://www.dnevnik.si/novice/kronika/140-

umorjenih-na-dan-ena-vsakih-deset-minut-2705902/ 

Kuby, C. R., & Bozalek, V. (2022). Research. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

110–111). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Kuby, C. R., & Murris, K. (2022a). Self/Other. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

16–17). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Kuby, C. R., & Murris, K. (2022b). Knowledge. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

74–75). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Kuby, C. R., & Taylor, C. A. (2022). Spacetimemattering. V K. Murris (ur.), A glossary for 

doing postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines 

(str. 124–125). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Kuhar, L. (2022). Materializem brez materije: Marxova teorija predmetov. Ljubljana: 

Sophia. 

Kühar, Š. (1914). Národno blágo vogrskij Sloväncof. Maribor: Zgodovinsko društvo.  

Laing, M. (2021). Encountering interspecies homelessness: Resisting anthroparchy in social 

work and the all-too-human services. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric 

https://www.dnevnik.si/novice/kronika/140-umorjenih-na-dan-ena-vsakih-deset-minut-2705902/
https://www.dnevnik.si/novice/kronika/140-umorjenih-na-dan-ena-vsakih-deset-minut-2705902/


256 

 

Social Work: Critical Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 187–197). Oxon, 

New York: Routledge.  

Last Week Tonight (2021). PFAS: Last Week Tonight with John Oliver (HBO) [Video]. 4. 

11. Pridobljeno 15. 12. 2014 s 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=9W74aeuqsiU&ab_channel=LastWeek

Tonight 

Lawless, G. (1990). First Sight of Land. Maine: Blackberry Books. 

Leavy, P. (2020). Method meets art: Arts-based research practice (Tretja izdaja). New 

York: The Guilford Press. 

Legge, M. M., in Robinson, M. (2017). Animals in Indigenous Spiritualities: Implications 

for Critical Social Work. Journal of Indigenous Social Development, 6(1), 1–20.  

Leggo, C. (2008). Astonishing silence: Knowing in poetry. V G. J. Knowles, & A. Cole 

(ur.), Handbook of the arts in qualitative research: Perspectives, methodologies, examples, 

and issues (str. 165–174). Los Angeles, London, New Delhi, Singapore: Sage Publications. 

Lesjak Tušek, P. (2023). Analize tal po poplavah: S težkimi kovinami pričakovano kritično 

onesnažena Mežiška dolina, kam z muljem? Večer, 14. 9. Pridobljeno 11. 11. 2023 s 

https://vecer.com/slovenija/analize-tal-po-poplavah-s-tezkimi-kovinami-pricakovano-

kriticno-onesnazena-meziska-dolina-kam-z-muljem-10340306#google_vignette 

Likar, M. (2019). Vpliv živali na kakovost življenja starih ljudi v institucionalni oskrbi 

(Magistrsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Livholts, M. B. (2023). The Body Politics of Glocal Social Work: Essays on the Post-

Anthropocentric Condition. London, New York: Routledge.  

M. B. (2023). Poplave raznesle kontaminacijo s težkimi kovinami. Delo, 30. 8. Pridobljeno 

11. 11. 2023 s https://www.delo.si/novice/obnavljamo-slovenijo/rezultatih-analiz-

poplavnega-mulja-v-meziski-dolini 

M.S. (2023). Sava odnesla rekordno kolonijo breguljk. 24ur, 29. 8. Pridobljeno 12. 11. 2024 

s https://www.24ur.com/novice/slovenija/sava-odnesla-rekordno-kolonijo-breguljk.html 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=9W74aeuqsiU&ab_channel=LastWeekTonight
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=9W74aeuqsiU&ab_channel=LastWeekTonight
https://vecer.com/slovenija/analize-tal-po-poplavah-s-tezkimi-kovinami-pricakovano-kriticno-onesnazena-meziska-dolina-kam-z-muljem-10340306#google_vignette
https://vecer.com/slovenija/analize-tal-po-poplavah-s-tezkimi-kovinami-pricakovano-kriticno-onesnazena-meziska-dolina-kam-z-muljem-10340306#google_vignette
https://www.delo.si/novice/obnavljamo-slovenijo/rezultatih-analiz-poplavnega-mulja-v-meziski-dolini
https://www.delo.si/novice/obnavljamo-slovenijo/rezultatih-analiz-poplavnega-mulja-v-meziski-dolini
https://www.24ur.com/novice/slovenija/sava-odnesla-rekordno-kolonijo-breguljk.html


257 

 

MacLure, M. (2013). Researching without representation? Language and materiality in 

post-qualitative methodology, International Journal of Qualitative Studies in Education, 

26(6), 658–667.  

Matsuoka, A., & Sorenson, J. (2013). Human Consequences of Animal Exploitation: Needs 

for Redefining Social Welfare. The Journal of Sociology & Social Welfare, 40(4), 7–32. 

Matsuoka, A., & Sorenson, J. (2014). Social Justice beyond Human Beings: Trans-species 

Social Justice. V T. Ryan (ur.), Animals in Social Work (str. 64–79). London: Palgrave 

Macmillan UK. 

Matthies, A.-L., Narhi K., & Ward, D. (2001). Taking the Eco-Social Approach to Social 

Work: Reflections on three European countries. V A.-L. Matthies, K. Närhi, K., & D. Ward 

(ur.) The Eco-social approach in social work (str. 5–15). Jäyvskylä: SoPhi. 

McCulliss, D. (2013). Poetic inquiry and multidisciplinary qualitative research. Journal of 

Poetry Therapy, 26(2), 83–114.  

McKinnon, J., & Alston, M. (2017). Introduction. V V J. McKinnon, & M. Alston (ur.), 

Ecological Social Work: Towards sustainability (str. 1–17). London, New York: Palgrave 

Macmillan. 

McKnight, L. (2016). Swimming lessons: Learning, new materialisms, posthumanism, and 

post qualitative research emerge through a pool poem. Journal of Curriculum and 

Pedagogy, 13(3), 195–205.  

Merten, K. (2021). Introduction: Diffraction, Reading, and (New) Materialism. V K. Merten 

(ur.), Diffractive Reading: New Materialism, Theory, Critique (str. 1–27). London: 

Rowman & Littlefield. 

Mesec, B. (2006). Očarani nad močjo. Socialno delo, 45(3/5): 235–247 

Mesec, B. (2023a). Kvalitativno raziskovanje v teoriji in praksi. Ljubljana: Inštitut za 

razvojne in strateške analize.  

Mesec, B. (2023b). Jezikovni model umetne inteligence chatGPT kot pripomoček pri 

kvalitativni analizi. Socialno delo, 62(4): 297–316. 

Mesec, B. (2024). Strategije komuniciranja s chatGPT pri kvalitativni analizi besedil. 

Socialno delo, 63(3): 217–237. 



258 

 

Mestek, K. (2024). Vloga socialnega dela v poplavah 2023 (Magistrsko delo). Fakulteta za 

socialno delo, Ljubljana. 

Mignolo, W. D. (2011). The Darker Side of Western Modernity. Durham, London: Duke 

University Press. 

Milavec, B. (2024). Podporna vloga terapevtskih psov pri uporabnikih domov za starejše. 

Socialni izziv, 45(29): 22–25. 

Miłosz, C. (1988). The Collected Poems: 1931-1987. New York: Ecco Press. 

Minh-ha, T. T. (2000). Not You/Like You: Post-Colonial Women and the Interlocking 

Questions of Identity and Difference. V. D. Brydon (ur.), Postcolonialism: Critical 

concepts in literary and cultural studies. (Volume III) (str. 1210-1215). London, New York: 

Routledge. 

Mishna, F., Bogo, M., Root, J., Sawyer, J.-L., & Khoury-Kassabri, M. (2012). “It just crept 

in”: The Digital Age and Implications for Social Work Practice. Clinical Social Work 

Journal, 40(3), 277–286.  

Moore, J. W. (2016). Introduction: Anthropocene or Capitalocene? Nature, History and the 

Crisis of Capitalism. V J. W. Moore (ur.), Anthropocene or Capitalocene? Nature, history, 

and the crisis of capitalism (str. 1–10). Oakland: PM Press. 

Murris, K. (2021). Introduction: Making Kin, Postqualitative, New Materialist and Critical 

Posthumanist Research. V K. Murris (ur.). Navigating the postqualitative, new materialist 

and critical posthumanist terrain across disciplines: An introductory guide (str. 1–21) New 

York: Routledge. 

Murris, K. (2022). Karen Barad as Educator: Agential Realism and Education. Singapore: 

Springer Nature Singapore.  

Murris, K. (ur). (2021). Navigating the postqualitative, new materialist and critical 

posthumanist terrain across disciplines: An introductory guide. Routledge. 

Murris, K. idr. (2022). Writing Together-Apart: Introcution to the Glossary. V K. Murris 

(ur.), A glossary for doing postqualitative, new materialist and critical posthumanist 

research across disciplines (str. xix-xxvii). London, New York: Routledge, Taylor & 

Francis Group.  



259 

 

Murris, K. in Bozalek, V. (2019a). Diffraction and response-able reading of texts: the 

relational ontologies of Barad and Deleuze. International Journal of Qualitative Studies in 

Education, 32(7), 872–886. 

Murris, K., & Bozalek, V. (2019b). Diffracting diffractive readings of texts as methodology: 

Some propositions. Educational Philosophy and Theory, 51(14), 1504–1517.  

Murris, K., & Bozalek, V. (2022a). Thinking. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

132–133). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Murris, K., & Bozalek, V. (2022b). Intra-action. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

70–71). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Murris, K., & Kohan, W. (2021). Troubling troubled school time: Posthuman multiple 

temporalities. International Journal of Qualitative Studies in Education, 34(7), 581–597.  

Murris, K., & Taylor, C. A. (2022). Timetemporalities. V K. Murris (ur.), A glossary for 

doing postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines 

(str. 134–135). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Murris, K., & Zhao, W. (2022a). Agency. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

28–29). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Murris, K., & Zhao, W. (2022b). Agency. V K. Murris (ur.), A glossary for doing 

postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines (str. 

92–93). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Närhi, K., & Matthies, A. (2017). Conceptual and historical analysis of ecological social 

work. V J. McKinnon, & M. Alston (ur.), Ecological Social Work: Towards sustainability 

(str. 19–38). London, New York: Palgrave Macmillan.  

Närhi, K., & Matthies, A. (2017). Conceptual and historical analysis of ecological social 

work. V J. McKinnon, & M. Alston (ur.), Ecological Social Work: Towards sustainability 

(str. 19–38). London, New York: Palgrave Macmillan.  

Ng, Z., Albright, J., Fine, A. H., & Peralta, J. (2015). Our Ethical and Moral Responsibility: 

Ensuring the Welfare of Therapy Animals. V A. H. Fine (ur.). Handbook on Animal-



260 

 

Assisted Therapy: Foundations and Guidelines for Animal-Assisted Interventions (str. 357–

376). 4. izdaja. London, San Diego, Waltham, Oxford: Elsevier.  

Nielsen, L. (2008). Lyric Inquiry. V G. J. Knowles, & A. Cole (ur.), Handbook of the arts 

in qualitative research: Perspectives, methodologies, examples, and issues (str. 93–102). 

Los Angeles, London, New Delhi, Singapore: Sage Publications. 

Noble, C. (2021). Ecofeminism to feminist materialism: Implications for Anthropocene 

feminist social work. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: 

Critical Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 95–107). Oxon, New York: 

Routledge. 

Noble, C. (2022). Critical Green Social Work as Futuristic Social Work Practice. V N. T. 

Tan & P. K. Shajahan (ur.), Remaking Social Work for the New Global Era (str. 77–88). 

Cham: Springer International Publishing.  

Nordstrom, S. N., Nordstrom, A., & Nordstrom, C. (2020). Guilty of Loving You: A 

Multispecies Narrative. Qualitative Inquiry, 26(10), 1233–1240.  

Novak, S., & Sudec, J. (2015). Vpliv živali na kakovost življenja starih ljudi. Socialno delo, 

54(1): 310–339. 

Novak, T. (1985). Slovenci smo rešili Taro, Muro bomo tudi. Katedra: študentski list, 

XXVII(10): 14–16.  

Nuhi, L. (2024). Izzivi na centru za socialno delo v času izrednih razmer zaradi poplav 

(Magistrsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Panagiotaros, C. V., Boddy, J., Gray, T., & Ife, J. (2022). (Re-)Imagining Social Work in 

the Anthropocene. The British Journal of Social Work, 52(8), 4778–4794.  

Parenti, L., Foreman, A., Meade, B. J., & Wirth, O. (2013). A revised taxonomy of 

assistance animals. Journal of Rehabilitation Research and Development, 50(6), 745–756.  

Peeters, J. (2012). Social Work and Sustainable Development: Towards a Social-Ecological 

Practice Model. Journal of Social Intervention: Theory and Practice, 21(3): 5–26. 

Peggs, K. (2017). “What Have Animals to Do With Social Work?” A Sociological 

Reflection on Species and Social Work. Journal of Animal Ethics, 7(1), 96–108.  

Plumwood, V. (1993). Feminism and the mastery of nature. London, New York: Routledge. 



261 

 

Poštrak, M. (2022). Uvod v socialno delo. Ljubljana: Fakulteta za socialno delo. 

Prapretnik, I. (2016). Socialno delo s pomočjo živali (Diplomsko delo). Fakulteta za 

socialno delo, Ljubljana. 

Prendergast, M. (2006). Found Poetry as Literature Review: Research Poems on Audience 

and Performance. Qualitative Inquiry, 12(2), 369–388.  

Prendergast, M. (2009). Introduction: The Phenomena of Poetry in Research. V M. 

Prendergast, C. Leggo, & P. Sameshima (ur.), Poetic Inquiry: Vibrant Voices in the Social 

Sciences (str. xix–xlii). Boston: BRILL. 

Prendergast, M. (2015). Poetic Inquiry, 2007-2012: A Surrender and Catch Found Poem. 

Qualitative Inquiry, 21(8), 678–685.  

Prlekija-on.net (2018). V Muzeju norosti na Tratah zaznamovali 33 let bitke za Muro. 

Prlekija-on.net, 14. 10. Pridobljeno 30. 12. 2024 s https://www.prlekija-

on.net/lokalno/19265/v-muzeju-norosti-na-tratah-zaznamovali-33-let-bitke-za-muro.html 

Protopopova, A., Ly, L. H., Eagan, B. H., & Brown, K. M. (2021). Climate Change and 

Companion Animals: Identifying Links and Opportunities for Mitigation and Adaptation 

Strategies. Integrative and Comparative Biology, 61(1): 166–181.  

Rafaelič, A., & Flaker, V. (2021). Dezinstitucionalizacija I: Neskončna. Ljubljana: 

Fakulteta za socialno delo.  

Rapoša Tajnšek, P. (2007). Raziskovanje življenjskega sveta uporabnika v širšem kontekstu 

socialnega dela. V L. Šugman Bohinc, P. Rapoša Tajnšek, & J. Škerjanc, (ur.), Življenjski 

svet uporabnika: raziskovanje, ocenjevanje in načrtovanje uporabe virov za doseganje 

želenih razpletov (str. 7–24). Ljubljana: Fakulteta za socialno delo 

Reamer, F. G. (2023). Artificial Intelligence in Social Work: Emerging Ethical Issues. 

International Journal of Social Work Values and Ethics, 20(2): 52–71. 

Rode, N., Zidar, R., Lamovšek, V., Škerjanc, J., & Urek, M. (2010). Socialno delo v primeru 

naravnih in drugih nesreč. V. M. Zorn, B. Komac, M. Pavšek, & P. Pagon (ur.), Od 

razumevanja do upravljanja (str. 349–355). Ljubljana: ZRC SAZU, Založba ZRC. 

Rogowska-Stangret, M. (2018). Situated Knowledges. Pridobljeno 10. 3. 2023 s 

https://newmaterialism.eu/almanac/s/situated-knowledges.html 

https://www.prlekija-on.net/lokalno/19265/v-muzeju-norosti-na-tratah-zaznamovali-33-let-bitke-za-muro.html
https://www.prlekija-on.net/lokalno/19265/v-muzeju-norosti-na-tratah-zaznamovali-33-let-bitke-za-muro.html
https://newmaterialism.eu/almanac/s/situated-knowledges.html


262 

 

Rose, D. B. (2011). Wild dog dreaming: Love and extinction. Charlottesville, London: 

University of Virginia Press. 

Rose, D. B. (2013). Val Plumwood’s Philosophical Animism: attentive interactions in the 

sentient world. Environmental Humanities, 3: 93–109. 

Rose, D. B. (2017). Shimmer: When All You Love Is Being Trashed. V A. Tsing, H. 

Swanson, E. Gan, N. Bubandt (ur.), Arts of living on a damaged planet (str. G51-G63). 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Rosiek, J. L., Snyder, J., & Pratt, S. L. (2020). The New Materialisms and Indigenous 

Theories of Non-Human Agency: Making the Case for Respectful Anti-Colonial 

Engagement. Qualitative Inquiry, 26(3–4), 331–346.  

Roy, M. (2024). Bienvenue à l’ère du plasticocène. Le Devoir, 25. 1. Pridobljeno 15. 12. 

2024 s https://www.ledevoir.com/opinion/libre-opinion/805929/libre-opinion-bienvenue-

ere-plasticocene 

Ryan, T. (2011). Animals and Social Work: A Moral Introduction. London: Palgrave 

Macmillan UK.  

Ryan, T. (2014). Introduction. V T. Ryan (ur.), Animals in Social Work (str. xv–xxii). 

London: Palgrave Macmillan UK. 

Sergaš, N. (2022). Kako študij na Fakulteti za socialno delo vpliva na študente in študentke? 

(Diplomsko delo). Fakulteta za socialno delo, Ljubljana. 

Sobočan, A. M. (2011). Etika v socialnem delu: Etična praksa in avtonomija socialnega 

dela. Socialno delo, 59(3-4), 205–215. 

St. Pierre, E. A. (2011). Refusing Human Being in Humanist Qualitative Inquiry. V N. K. 

Denzin, & M. D. Giardina (ur.), Qualitative inquiry and global crises (str. 40–55). Walnut 

Creek: Left Coast Press. 

St. Pierre, E. A. (2014). A Brief and Personal History of Post Qualitative Research: Toward 

“Post Inquiry”. Journal of Curriculum Theorizing, 30(2), 2–19.  

St. Pierre, E. A. (2016). The Empirical and the New Empiricisms. Cultural Studies ↔ 

Critical Methodologies, 16(2), 111–124. 

https://www.ledevoir.com/opinion/libre-opinion/805929/libre-opinion-bienvenue-ere-plasticocene
https://www.ledevoir.com/opinion/libre-opinion/805929/libre-opinion-bienvenue-ere-plasticocene


263 

 

St. Pierre, E. A. (2017). Deleuze and Guattari’s language for new empirical inquiry. 

Educational Philosophy and Theory, 49(11), 1080–1089.  

St. Pierre, E. A. (2017a). Haecceity: Laying Out a Plane for Post Qualitative Inquiry. 

Qualitative Inquiry, 23(9), 686–698.  

St. Pierre, E. A. (2018). Writing Post Qualitative Inquiry. Qualitative Inquiry, 24(9), 603–

608. 

St. Pierre, E. A. (2021). Post Qualitative Inquiry, the Refusal of Method, and the Risk of 

the New. Qualitative Inquiry, 27(1), 3–9.  

St. Pierre, E. A. (2023). Poststructuralism and Post Qualitative Inquiry: What Can and Must 

Be Thought. Qualitative Inquiry, 29(1), 20–32. 

St. Pierre, E. A., in Kuecker, E. (2024). Reading: The long preparation for inquiry. 

International Journal of Qualitative Studies in Education, 37(6), 1566–1576. 

STA. (2023). Golob: Prizadeti dve tretjini Slovenije, škoda bo verjetno presegla 500 

milijonov evrov. STA, 5. 8. Pridobljeno 15. 8. 2023 s https://www.sta.si/3199958/golob-

prizadeti-dve-tretjini-slovenije-skoda-bo-verjetno-presegla-500-milijonov-evrov 

STA. (2025). Okoljevarstveniki opozarjajo na nove poskuse umeščanja hidroelektrarn na 

Muro. STA, 1. 2. Pridobljeno 4. 2. 2025 s 

https://sobotainfo.com/novica/lokalno/okoljevarstveniki-opozarjajo-na-nove-poskuse-

umescanja-hidroelektrarn-na-muro/271701 

Statista. (b. d.). Religion. Pridobljeno 14. 5. 2024 s 

https://www.statista.com/markets/411/topic/1066/religion/#statistic1 

Stengers, I. (2022). Awakening to the Call of Others: What I Learned from Existential 

Ecology. V T. van Dooren, & M. Chrulew (ur.), Kin: Thinking with Deborah Bird Rose (str. 

53–69). Durham, London: Duke University Press. 

Strle, K. (2013). Pomen skupnostnega vrtnarjenja (Diplomsko delo). Fakulteta za socialno 

delo, Ljubljana. 

Stuckey, P (2014). The animal versus the social: rethinking individual and community in 

Western cosmology. V G. Harvey (ur.), The Handbook of Contemporary Animism (str. 192–

208). Oxon, New York: Routledge.  

https://www.sta.si/3199958/golob-prizadeti-dve-tretjini-slovenije-skoda-bo-verjetno-presegla-500-milijonov-evrov
https://www.sta.si/3199958/golob-prizadeti-dve-tretjini-slovenije-skoda-bo-verjetno-presegla-500-milijonov-evrov
https://sobotainfo.com/novica/lokalno/okoljevarstveniki-opozarjajo-na-nove-poskuse-umescanja-hidroelektrarn-na-muro/271701
https://sobotainfo.com/novica/lokalno/okoljevarstveniki-opozarjajo-na-nove-poskuse-umescanja-hidroelektrarn-na-muro/271701
https://www.statista.com/markets/411/topic/1066/religion/#statistic1


264 

 

Stuckey, P. (2014). The animal versus the social: rethinking individual and community in 

Western cosmology. V G. Harvey (ur.), The Handbook of Contemporary Animism (str. 191–

208). Oxon: Routledge. 

Sveto pismo Stare in Nove zaveze: Slovenski standardni prevod. (2008). Ljubljana: 

Svetopisemska družba Slovenije. 

Ta. L. (2023). V težavah tudi številni ljubljenčki. Kako poskrbeti za živali med poplavami? 

N1, 5. 8. Pridobljeno 11. 11. 2023 s https://n1info.si/novice/slovenija/v-tezavah-tudi-

stevilni-ljubljencki-kako-poskrbeti-za-zivali-med-poplavami/ 

Taylor, C. A. (2021). Knowledge matters: Five propositions concerning the 

reconceptualisation of knowledge in feminist new materialist, posthumanist and 

postqualitative approaches. V K. Murris (ur.), Navigating the postqualitative, new 

materialist and critical posthumanist terrain across disciplines: An introductory guide (str. 

22–42) New York: Routledge. 

Taylor, C. A., & Fullagar, S. (2022). Emotion/Affect. V K. Murris (ur.), A glossary for 

doing postqualitative, new materialist and critical posthumanist research across disciplines 

(str. 8–9). London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.  

Tompkins, K. W. (2016). On the Limits and Promise of New Materialist Philosophy. 

Lateral, 5(1): 1–6. 

Tong, R., & Botts, T. F. (2018). Feminist thought: A more comprehensive introduction. 

New York, Oxon: Routledge. 

Tronto, J. C. (2023). Foreword. V V. Bozalek,, & M. Zembylas (ur.). Responsibility, 

Privileged Irresponsibility and Response-Ability: Higher Education, Coloniality and 

Ecological Damage (str. v–viii). Cham: Springer International Publishing AG. 

Tsing, A. L. (2015). The mushroom at the end of the world: On the possibility of life in 

capitalist ruins. Princeton, Oxford: Princeton University Press. 

Tykwer, T., Wachowski, L., & Wachowski, L. (2012). Cloud Atlas. Warner Bros. 

van Der Tuin, I., & Dolphijn, R. (2010). The Transversality of New Materialism. Women: 

A Cultural Review, 21(2), 153–171.  

https://n1info.si/novice/slovenija/v-tezavah-tudi-stevilni-ljubljencki-kako-poskrbeti-za-zivali-med-poplavami/
https://n1info.si/novice/slovenija/v-tezavah-tudi-stevilni-ljubljencki-kako-poskrbeti-za-zivali-med-poplavami/


265 

 

Videmšek, P. (2013). Vpliv družbenih gibanj na razvoj socialnega dela v Sloveniji. Socialno 

delo, 52(2-3), 129–138.  

Vlada Republike Slovenije. (2023). Opozorilo Uprave za varno hrano, veterinarstvo in 

varstvo rastlin glede poplav. Pridobljeno 11. 12. 2024 s https://www.gov.si/novice/2023-

08-04-opozorilo-uprave-za-varno-hrano-veterinarstvo-in-varstvo-rastlin-glede-poplav/ 

Vlada Republike Slovenije. (2024). 12 mesecev po poplavah v številkah. Pridobljeno 20. 

10. 2024 s https://www.gov.si/novice/2024-08-02-12-mesecev-po-poplavah-v-stevilkah/ 

Vrbnjak, M. (2018). Za jezom bi ležala mrtva Mura. Vestnik, 13. 5. Pridobljeno 30. 12. 

2024 s https://vestnik.svet24.si/clanek/aktualno/za-jezom-bi-lezala-mrtva-mura-718615 

Warfield, K. (2019). Becoming Method(ologist): A feminist posthuman autoethnography 

of the becoming of a posthuman methodology. Reconceptualizing Educational Research 

Methodology, 10(2-3), 147–172. 

Webb, S. A. (2021). What comes after the subject? Towards a critical posthumanist social 

work. V V. Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical 

Posthuman and New Materialist Perspectives (str. 19–31). Oxon, New York: Routledge. 

Weiser, M. (2016). The hydropower paradox: is this energy as clean as it seems? The 

Guardian, 6. 11. Pridobljeno 30. 12. 2024 s https://www.theguardian.com/sustainable-

business/2016/nov/06/hydropower-hydroelectricity-methane-clean-climate-change-study 

Weiss, M. (2020). Šibitev okoljskega boja v Sloveniji – oris dveh primerov. Časopis za 

kritiko znanosti, 48(279): 241–261. 

Wenocur, K., Cabral, R., & Karlovits, J. (2018). Social Work for All Species: Dual 

Consideration of Social Work Ethics and the Human-Animal Bond. The Journal of the 

Doctoral Students of the University of Houston, 14(2), 65–79.  

Wilson, T. E. (2021). An invitation into the trouble with humanism for social work. V V. 

Bozalek, & B. Pease (ur.), Post-Anthropocentric Social Work: Critical Posthuman and New 

Materialist Perspectives (str. 32–45). Oxon, New York: Routledge. 

Witkin, S. L. (2000). Writing Social Work. Social Work, 45(5), 389–394.  

Wolf, D. B. (2000). Social Work and Speciesism. Social Work, 45(1), 88–93. 

Zakon o izenačevanju možnosti invalidov (ZIMI) (2010). Ur. L. RS 94/2010. 

https://www.gov.si/novice/2023-08-04-opozorilo-uprave-za-varno-hrano-veterinarstvo-in-varstvo-rastlin-glede-poplav/
https://www.gov.si/novice/2023-08-04-opozorilo-uprave-za-varno-hrano-veterinarstvo-in-varstvo-rastlin-glede-poplav/
https://www.gov.si/novice/2024-08-02-12-mesecev-po-poplavah-v-stevilkah/
https://vestnik.svet24.si/clanek/aktualno/za-jezom-bi-lezala-mrtva-mura-718615
https://www.theguardian.com/sustainable-business/2016/nov/06/hydropower-hydroelectricity-methane-clean-climate-change-study
https://www.theguardian.com/sustainable-business/2016/nov/06/hydropower-hydroelectricity-methane-clean-climate-change-study


266 

 

Zakon o preprečevanju nasilja v družini (ZPND) (2008). Ur. L. RS 16/2008. 

Zavetišče Ljubljana. (2023) Zavetišče Ljubljana svetuje: Kako poskrbeti za hišne 

ljubljenčke v času izrednih razmer (poplav). Pridobljeno 12. 11. 2023 s 

https://www.zavetisce-ljubljana.si/novice-in-obvestila/zavetisce-ljubljana-svetuje-kako-

poskrbeti-za-hisne-ljubljencke-v-casu-izrednih-razmer-poplav 

Zaviršek, D. (2023). Katastrofe, družbene neenakosti in socialno delo: ne več »oni tam«, 

temveč »mi tu«. Dnevnikov objektiv, 19. 8. Pridobljeno 11. 11. 2023 s 

https://www.dnevnik.si/1043030579/Objektiv/katastrofe-druzbene-neenakosti-in-

socialno-delo-ne-vec-oni-tam-temvec-mi-tu 

Zaviršek, D., & Bezjak, S. (2021). Zeleno socialno delo in okoljska pravičnost na primeru 

vode in hidroenergije. Socialno delo, 60(2), 121–133.  

Zorn, J. (2023). Ali so meje socialnih pravic tudi meje socialnega dela? Refleksija 

socialnega dela ob spominjanju izbrisa iz registra stalnega prebivalstva Republike 

Slovenije. Socialno delo, 62(2-3): 191–208. 

Zupančič, A. (2020). »In tako me je življenje neslo na reke, čeprav sem si vedno želela biti 

le kmetica.« Intervju z Andrejo Slameršek. Časopis za kritiko znanosti, 48(279): 262–274. 

Življenje s svincem. (b. d. a). Pogled v zgodovino. Pridobljeno 12. 11. 2023 s 

https://www.sanacija-svinec.si/o-svincu/pogled-v-zgodovino/ 

Življenje s svincem. (b. d. b). Svinec in njegov vpliv na zdravje. Pridobljeno 12. 11. 2023 s 

https://www.sanacija-svinec.si/o-svincu/svinec-in-njegov-vpliv-na-zdravje/ 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.zavetisce-ljubljana.si/novice-in-obvestila/zavetisce-ljubljana-svetuje-kako-poskrbeti-za-hisne-ljubljencke-v-casu-izrednih-razmer-poplav
https://www.zavetisce-ljubljana.si/novice-in-obvestila/zavetisce-ljubljana-svetuje-kako-poskrbeti-za-hisne-ljubljencke-v-casu-izrednih-razmer-poplav
https://www.dnevnik.si/1043030579/Objektiv/katastrofe-druzbene-neenakosti-in-socialno-delo-ne-vec-oni-tam-temvec-mi-tu
https://www.dnevnik.si/1043030579/Objektiv/katastrofe-druzbene-neenakosti-in-socialno-delo-ne-vec-oni-tam-temvec-mi-tu
https://www.sanacija-svinec.si/o-svincu/pogled-v-zgodovino/
https://www.sanacija-svinec.si/o-svincu/svinec-in-njegov-vpliv-na-zdravje/


267 

 

Seznam pesmi, skladb navedenih v magistrskem delu 

 

Al Bano & Romina Power. (1982). Felicità. Felicità [Album]. Baby Records. 

Fed Horses. (2020). Ti ne poznaš konjev. Spremembe [Album]. Records DK. 

Kitaro. (1978). Cosmic Love. Ten Kai [Album]. Polydor Records. 

Konstrakta. (2024). Novo, bolje. Novo Bolje [Singel]. RTS Digital. 

Lennon, J. (1971). Imagine. Imagine [Album]. Apple Records. 

Limahl. (1984). Never Ending Story. Don't Suppose [Album]. EMI Records. 

M83. (2011). Intro. Hurry Up, We're Dreaming [Album]. Mute Records. 

M83. (2011). Wait. Hurry Up, We're Dreaming [Album]. Mute Records. 

M83. (2011). Outro. Hurry Up, We're Dreaming [Album]. Mute Records. 

MARINA. (2021). Man's World. Ancient Dreams in a Modern Land [Album]. Atlantic 

Records. 

Nuša Derenda. (2000). Čez 20 let. On Čez 20 let [Album]. ZKP RTVS. 

Pink Floyd. (1979). Another Brick in the Wall, Part 1. On The Wall [Album]. Harvest Records. 

Pink Floyd. (1979). Another Brick in the Wall, Part 2. On The Wall [Album]. Harvest Records. 

Pink Floyd. (1979). Another Brick in the Wall, Part 3. On The Wall [Album]. Harvest Records. 

Ten Years After. (1971). I'd Love to Change the World. A Space in Time [Album]. Chrysalis 

Records. 

The Comet Is Coming & Kae Tempest. (2019). Blood of the Past. Trust in the Lifeforce of the 

Deep Mystery [Album]. Impulse! Records. 

The Comet Is Coming. (2022). Code. Hyper-Dimensional Expansion Beam [Album]. Impulse! 

Records. 

The Killers. (2008). Human. Day & Age [Album]. Island Records. 

Tom Tykwer, Johnny Klimek, & Reinhold Heil. (2012). The Cloud Atlas Sextet for Orchestra. 

On Cloud Atlas: Original Motion Picture Soundtrack [Album]. WaterTower Music. 

 


